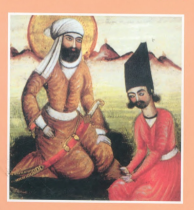
# تاريخ الفلسفة الإسلامية





# ه نري كورب ان بالتعاون مع السيد حسين نصر وعثان يحيى

# تاريخ الفكلسفة الإسلاميّة

منذ الينابيع حتى وفاة ابن رشد ( ١١٩٨ )

شبكة كتب الشيعة كراجعه وَقدْم له ترجعه وَقدْم له المعامر وسي المعامر وسي المعارف تامي الأمير عادف تامي عويدات للنشر والطباعة shiabooks.net

سلط بدیل ➤ mktba.net

# جميع حقوق الطبعة العربية في العالم وفي البلدان العربية خاصة محفوظة لـ هويدات للنشر والطباعة ـ بيروت/ لبنان بموجب اتفاق خاص مع دار غاليمار ـ Gallimard ـ باريس

#### CONTRAT

#### ENTRE LES SOUSSIGNÉS :

- La Société Anonyme ÉDITIONS GALLIMARD, dont le siège est 5, rue Sébastien-Bottin, 75007 Paris, agissant, ainsi qu'elle s'en porte garante, en qualité de seul propriétaire des droits de l'ouvrage qui fait l'objet du présent contrat, ci-dessous désignée par «GALLIMARD»,

d'une part,

- et les EDITIONS OUIEDAT, B.P. 628, Beyrouth, Liban, ci-dessous dénommé, "Editeur".

d'autre part,

#### IL A ETE CONVENU CE QUI SUIT:

I.- GALLIMARD accorde à l'Éditeur, qui accepte, l'autorisation de publier en volume, et de vendre dans le monde entier la traduction en langue arabe de l'ouvrage dont M. Henry CORBIN est l'auteur, intitulé:

#### HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE ISLAMIQUE

Pour les Editions OUIEDAT

Pour les Editions GALLIMARD

EDITIONS GALLIMAND

per délégation du Président Directour Gén**éral** 

## كلمة وحقىقة

بقلم عارف تــــامر

بين المستشرقين [كا بين العلماء والادباء] من يؤاتيه الحظ في حياته ، فيملأ اسمه آفاق الدنيا شهرة وانتشاراً . وبينهم من لا يؤاتيه الحظ فيبقى اسمه في نطاق ضيق ، مغموراً لا يتجاوز المحيط الذي يعيش فيه . وباعتقادي ان الدعاية المنظمة ، وأساليب النشر الحديثة التي يقوم بها الاول اكتبه ومؤلفاته ، وزهد الثاني في الشهرة ، والانقطاع للعلم وحده ، يشكلون جميعهم أساساً للحقيقة ، وللواقع .

ولعل المستشرق الكبير الاستاذ « هنري كوربان » احد مؤلفي كتباب « تاريخ الفلسفة الاسلامية » من اولئك الذين لم تتجاوز شهرتهم الأوساط العلمية الايرانية ، وجامعة السوربون في فرنسا ، على الرغم من وفرة مؤلفاته ، وتعدد بحوثه – ويقتضينا الوفاء هنا التنويه بها ، والاشارة الى جلائل آثارها .

تمود ممرفق بالمستشرق الكبير و كوربان ، الى عام ١٩٥١ حينا اجتمعت اليه في احدى الامسيات على شاطىء بحر بيروت الجميل ، وبالفعل عرفت فيه يومئذ ، الزهد في الشهرة ، والابتماد عن كل مديح وتقريظ ، والانقطاع لخدمة رسالته الانسانية ، بصوفية ، وصمت ، وتجرد . ولم تغير الاعوام التي كرّت اعتقادي الذي كورّنته منذ المرة الاولى ، بـل ازددت تيقناً وتوثقاً ، في كل مرة كنت أقرأ له ما يتحفنى به من انتاجه الجديد .

ان ﴿ كوربان ﴾ برأيي من أعمق الباحث في قضايا الفلسفة الاسلامية ﴾ وتطورها ، ومن أدقهم معرفة في الفكر الايراني على اختلاف تشعب مواضيعه ،

ومن أسرعهم سمياً وراء الحقيقة الناصعة. اما تمكنه من اللغة العربية ، والفارسية فلا غبار عليه ، واما سمة اطلاعه ، وغزارة مادته ، فنترك الحكم عليهما القارى، العربي الكريم الذي لم يتسن له الاطلاع على مجوئه العديدة ، ومولفاته القيمة ، التي جلا بها فضل فلاسفتنا ، ودلسًل على أثرهم ، في مجال الفكر والحضارة .

للاستاذ وكوربان ، مجوث ومقالات عديدة تشكل جميعها مكتبة قائمـــة بذاتها . اما مؤلفاته من الكتب الحتارة التي اصدرها المهد الافرنسي للدراسات الارانية الاسلامية بطهران فأهمها :

١ - كشف المحجوب - لأبي يعقوب السجستاني
 ٢ - حكة الاشراق - للسهروردي
 ٣ - جامع الحكتين - لناصر خسرو
 ١ - قصيدة فلسفية - لأبي الهيثم الجرجاني
 ٥ - حي بن يقطان - لابن سينا
 ٢ - ثلاث رسائل اسماعيلية - للسجستاني والوليد والشبستري
 الآن:

اذ اقدمه في كتاب الجديد و تاريخ الفلسفة الاسلامية ، أشمر بفخر واعتزاز لأني اقدم مستشرقاً ذا ضمير حي، كرس نفسه لحدمة الفكر الاسلامي بتجرد، وباحثاً جليك كان تفكيره اوسع مدى من محيط الجود الفكري، والانكاش المتت .

اقدمه: داعياً الباحث بن والعلماء في عالمنا العربي والاسلامي للدخول الى مدرسته الفكرية ، والاطلاع على النظريات الجديدة في البحث . وعندما أخصه بامم العلم بتحية إكبار ، وإجللال ، لا يسمني إلا ان أنو مفضل الاستاذ احمد عويدات الذي ما زال يدأب على اختيار المراجع العلمية المفيدة ، وإصدار الكتب الادبية القيمة ، ذات الأثر البارز في عالم الفكر الانساني ، القديم منه والحديث .

السلمية ـ سوريا عارف نامو

#### تصلير

### بتلم الإمام موسى الصدر

لقد فتح هذا الكتاب امام الفكر الغربي باباً واسماً جديداً للثقافة الشرقيسة وكشف له كنوزاً غنية بالانتاج الديني الفلسفي والتصوف الاصيل .

وقد بذل الاستاذ المؤلف البروفسور هنري كوربان ، في هذا العمل الكبير جهداً متواصلاً يدهش القارى، ويازمه بالتقدير والاعجاب ، لانه تجأوز في منا المؤلف كانت في طاقة الغرد والافراد ، ذلك ان الابحاث التي يتحدث عنها المؤلف كانت في الكثير منها مودعت في صدور العلماء الراسخين في العلم وفي اوراق الكتب المخطوطة . وقد تفرق العلماء وانتشروا في اقطار الشرق الاسلامي ، وتبعثرت الكتب في خزائن المكتبات الخاصة والعامة في مختلف بلاد العالم .

والمؤلف مع ذلك يحاول بصبر وجلد متناهيين سبر اغوار هــــذه الابحاث واكتشاف جواهرها وترجمتها وتنسيقها واخراجها ؛ وهذا عمل يتجاوز جهود كثير من الباحثين ، وخدمة يقدمها المؤلف الثقافة العالمية تعلو الكثير مـــن خدمات المؤسسة .

اما القارىء العربي فسوف يجد في ترجمة هذا السفر الجليل متمة فكرية واعتزازاً بما انتجته بلاده وبما انتجه الشرق كله ، وندماً لجهله (او تجاهله) لتراثه الثقافي والحضاري العظام حتى اصبح كالمرآة تمكس الفكر الغربي وانتاجه ناساً أنه امتداد لمؤسسي أكبر انتاج حضارى وثقافي في التاريخ .

وترجمة هذا الكتاب تقدم بدورها للفكر ما يتناسب مع المشقات القتحمالها

المترجمان الفاضلان والجهد المتواصل الذي بذلاء للعثور على النصوص ومصادرها ولانقان الترجمة .

\*

ولكن هذا الكتاب الجليل يحتوي على أبحاث أساسية تقبسل النقد العلمي وتستحق النقاش العادل . وفضل المؤلف مضاعف لانه أثار هذه النقاط التي كان المهتمون بها يفضلون عدم الحوض فيها ايجاباً او سلباً .

تمتمد هذه الابحاث بصورة اجمالية على ما وجده المؤلف في كتب الباحثين من الفقهاء والفلاسفة والصوفية من مقالات لا يمكن التشكيك في نسبتها اليهم . انما التحفظ الكلي في إسناد هذه الآراء الى مذاهب المؤلفين واعتبارها جزءاً من عقائد تلك المذاهب . فالثابت هو اننا لا نستطيع ان نسند الابحاث التي ابدغها القس الملامة وتيلاردي شاردان الى الكنيسة الكاثوليكية ولا يجوز لنا ان نحاسب المذهب الحنفي عما نجده في كتاب فصوص الحكم لهي الدين بن عربى ، أحد أساطين التصوف في الشرق .

وقد حاولنا في هذه المقدمة توضيح المبادىء والآراء في الاصول والتفسير والمعقدة ، وهي جزء من المذهب والدين . ونحن لا نقصد انكار ما نقله الاستاذ المؤلف عن المفكرين ولا التنكر له ، فالفكر معين لا ينضب ينتج ويعطي ولا قف ابداً . فكل مفكر مسؤول عما يقول ومعتز ً بما يقول والصرح الثقافي بعلو ويرتفع بهذا او ذاك .

#### الظاهر والباطن

من اهم النقاط التي يثيرها الاستاذ المؤلف في هـذا الكتاب هـو موضوع الظاهر والباطن في الاحكام وفي الدين بصورة عامـــة ، والرمزية في القرآ في الكريم . فقد اسهب في هذا الامر وجعله اساساً لكثير من انجائه ومنطلقا لجوعة من استنتاجاته واعتمد على هذا الاصل في فهم مذهب الشيمة وتقسير معنى الولاية والامامة والامام الغائب واجاب عن مشكلة انقطاع الوحي وبقاء الحياة اللونية للانسان .

والحقيقة ان الباحثين في الاحكام الاسلامية والمفسرين للقرآن الكريم ، لا يعتمدون غالباً على اسلوب الرمزية ولا يأخذون بالظاهر والباطن ، بل المبدأ الشائع عندهم والطريقة السائدة هي اصل مراحل الادراك ومبدأ تفاوت مراتب الفهم .

ولايضاح هذه النقطة بالذات ، أنبته فكر القارى الكريم الى مثل من الواقع الذي نميشه ، فالوردة ينظر الديا الطفل كلمبة حلوة ، ويفهمها المريض او المسافر هدية طيبة ، ويفسرها الفنان الرسام بغير هذين المفهومين ، امسا العالم الطبيعي فان مفهومه عن الوردة يختلف عن جميع هذه المعاني . فهو يتعمق في ما يخفى عن أبصار الآخرين ويرى من النشاطات في خلايا الوردة وفي اوراقها الظريفة ما لا براه غيره .

واذا لاحظنا ان جميع هذه التفاسير والاتجاهات صحيحة ولا يناقض بعضها يعضاً بل انها جميعها ، مع تفاوتها بعضها وبعض ، تمثل جوانب ومراحل من الحقيقة .

اقول انه اذا لاحظنا جميع ذلك ننتب. الى مبدأ أسامي يلقي الضوء على بحثنا هذا .

ان الحقيقة ، أيّة حقيقة ، لها جوانب عديدة ولها آثار مختلفة يتفاوتبعضها بمضاً وضوحاً وخفاءاً.والعلم البشري بكشف الجوانب بالتدريج، ويدرك الآثار واحداً تلو الآخر كما تقدم وتسرّب الى أعهاق الحقيقة .

ولكن الكلمسة تختلف عن سائر الحقائق ، وتفسيرها يكاد يكون محدوداً مجدين : الحمد الاول هو مدلول الكلمة ومعناها الاستمالي من حقيقة ومجساز وكناية ، فلا يمكن تفسير الكلمة إلا في حدود محتواها ومدلولها ، اما اذا تعدينا هذا الحد فتصبح الكلمةرمزاً وتتفير الدلالة الوضعية وتتحول الى الدلالة العقلية .

والحد الثاني هو مستوىمعرفة المتكلم وقصده من التكلم والكلام ؛ حيث لا يمكن ان نفسم كلام شخص بمنى لا يعرفه او بحقيقة ما وصل اليها . وكلما ارتفع مستوىمعرفة المتكلموازداد علمه وثقافته ، ارتفعت معاني كلامه وكثرت

مدارلات ألفاظه . فالباحثون في تفسير القوانين ونصوص الاتفاقيات يمتمدون مبدأ قطمياً هو أن واضعي القوانين او كانبي الاتفاقيات بلغوا من مستوى الخبرة والثقافة حداً مُكِن المفسرين من ان يتمعقوا في معاني كلماتهم ، والسيلغوا درجات عالية من التفسير والتأويل .

ولكن الباحثين والمفسرين لا يسمهم الا ان يقفوا عند حد لا يتجاوزونه ، انه حد مستوى ثقافة الواضعين ومعرفة كتئاب النصوص واطلاعهم ومعلوماتهم. أما الكلام الإلهي فلا 'يحد تفسيره بالحد الثاني حيث ان علم الله عين ذاته ولا حد له . [ وَسَعَ كُلُ شيء علما ]. فالمستمع للكلام الالهى يحق له ان يفهم منه

حد له . [ و سع كل شيء علما ]. فالمستمع للكلام الالهي يحق له ان يفهم منه كل شيء ، في أي جانب من الواقع وفي أي حقل من المعرفة وبأي درجـــة من العمق والحفاء، شرط ان لا يتجاوز فهم السامع المفسر مدلول الكلمةولا يتعدى التفسير محتوى الكلام ودلالاته الوضعية حقيقة وبجازاً وكناية ".

ان كلام الله هو كالحقيقة العينيّة او هو الحقيقة بعينها ، له جوانب من الدلالة ومراحل من التفسير ، كل واحد منها مقصود للقائل ، حجة على المستمع وطريق للمؤمن .

وحينا نبحث في هذه الميزة التي يمتاز بها كلام الله يمكننا والى حد كبير ، ان نلحتى به كلام الرسول حيث انه لا ينطق عن الهوى ، وذلك بشرط ان تنقل لنا نصوص كلامه دون تحريف او تفسير من الراوي .

ويجد الباحث المدقق في كلمات المفسرين للقرآن الكريم ، وفي الابجاث السق تدور حول الآيات المباركة وحول السيرة المطهرة ، هذا المسلك الذي قلناه بوضوح . فيرى ان المفسرين والباحثين يحاولون التعمق في الكلمات المباركة بكل اهتمام ودقة ثم يجدون في سائر الآيات الفرآنية او الاحاديث الشريفة او الاحكام المقلية او المكتشفات الحديثة ، يجدون في كل هذا قرائن جديدة لاكتشاف معان متفاوتة اتجاها وعمقاً من هذه الآيات او الروايات ويعتبرونها ينابيع لتدفقتى حقائق متجددة عليهم يوماً بعد يوم .

ولسنا في هذه المقدمة بصدد سرد الامثال للحقيقة التي ذكرتها ولهذا فإني

أكتفي بذكر مثالين . فالشيخ مرتضى الانصاري في كتاب الشهير في الفقه و المكاسب » يذكر الحديث السريف و انما مجلسل السكلام ويُحرّم الكلام » فيفسره تفاسير اربعة يختلف احدها عن الآخر وضوحاً وأثراً ولكن الجميس مدلول الكلمة وتفسير الحديث (١) » . والفقهاء المتأخرون فستروا قول الرسول ولا ضرار ولا ضرار في الاسلام، وذكر كل عالم تفسيراً يختلف عن تفسير الآخرين حتى ليبلغ عدد التفاسير المشهورة خسة وكلها مدلولات للحديث ظاهرة لا تتمدى نطاق دلالة اللفظ (٢) .

ان هذا المبدأ يوضح للقارىء :

أولاً ، ان الآيات القرآنية أنزلت على الطريقة المألوفة للتفام وهي الطريقة التي تمتمد على الدلالة الوضعية التي يتكلم بها جميع الناس ، ولا تعتمد أسلاً على الطريقة الرمزية والدلالات المقلية الفامضة ولا على علم الاعداد وحروف الجمل ومقاطع الايجدية .

وهذه هي الطريقة التي اعتمدت عليها السنة المطهرة بالذات في بيان الاحكام وفي تفسير الآيات الالهية ٤ وقسد حذا حذو الرسول في هذه الطريقة خلفاؤه والآثمة من بعده .

والقرآن الكريم يؤكُّ في مواضع كثيرة اعتاده هذه الطريقة :

منها آية ١٥ سورة المائدة و قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين بهدي به الله منها آية ١٥ سورة المائدة و قد جاءكم من الطلبات الى النور باذنه ، وآية ٤ سورة السجدة و كتساب 'فصّلت آياته قرآنا عربياً لقوم يعلمون بشيراً ونذيراً فأعرض اكسترهم فهم لا يسمعون ، وآية ١٨٥ سورة البقرة و شهر رمضان الذي أذن فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان ،

 <sup>(</sup>١) كتاب المكاسب الشيخ مرتفى الانصاري ، مجث المعاطاة .

 <sup>(</sup>٧) راجع رسالة « لا ضرر » الشيخ الانصاري ورسالة « لا ضرر » للمحقق محممه حسين الغروي النائيني .

والسنة المطهرة تؤيّد هـــذا في أحاديث كثيرة ، منها الحديث المستفيض المشهور ( اذا التبست عليكم الفتن كفياهب الليل المدلهم فعليكم القرآن ، الكافي: أبواب القرآن .

ان هذه الآيات والروايات تنفي بوضوح ، الرمزية في القرآن وتؤكـُّد ان القرآن كتاب مداية للبشر كل البشر على اختلاف درجات ممرفتهم نزل بلفــة عربية ظاهرة لا رمز فيها ولا نموض .

ثانيا ؛ ان مراحل ادراك معاني القرآن الكريم تتفاوت كا يتفاوت ادراك جوانب الحقيقة وآثارها . وكلما تعمق الانسان في آيات القرآن ، كلما ارتفع مستوى ثقافته ، فتنفتح امامه ابواب من المعاني والمعارف الجديدة تختلف عن مدركانه السابقة انجاها وعمقاً، وهذه المعاني بأجمها صحيحة حقيقية لا تتناقض.

ويختلف هذا الامر تمام الاختلاف عن مبدأ الرمزية ومبدأ الكنايات واعتبار مفاتيح الرمزية ومبدأ الكنايات واعتبار مفاتيح الرموز وقرائن الكنايات هي عند أهلها كما يميل البه الاستاذ المؤلف. فالتدبر في القرآن مثل التدبر في القوانين والاتفاقيات ولكن بصورة أقوى . وقد أمر الله بالتدبر في القرآن نفسه و أفلا يتدبرون القرآن ، وعليه نهج صحابة الرسول والأنمة ومنطق التكلم وعرف المفاحمات البشرية .

ثالثاً ؛ وتختلف هذه الطريقة ايضاً عن طريقة الوقوف على ظواهر الكلمات والاعتاد على المداليل البدائية منها. فالقرآن كا ورد في الحديث الشريف ، يفسر بعضه بعضاً. واذا قرأنا في القرآن الكريم و وجوه يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة ، آية ٢٣ سورة القيامة ، لم يحق لنا ان نقول ان الله يوم القيامة ، يرى ونتجاهل الآية الكريمة الاخرى ولا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار » آية ٣٠ سورة الانعام ، واذا رأينا الآية الكريمة و الرحمن على العرش استوى » آية ه سورة طه ، لا نقول مقالة بعض الاشاعرة القدامى بالتجسد ، لاننا نقرأ في مواضع اخرى من القرآن و أيس كمثله شيء » آية 11 سورة الشورى .

ومن حتى كل مؤلف ان يطلب الى قرائه ادراك مصطلحاته الخاصة بمطالمة

مواضيع عديدة من كتابه ، والقارىء لكتاب علمي لا يمكنه الا رعاية المماني المنية التي يقصدها اهل ذاك العلم من ألفاظه .

والقرآن الكريم يعلن عن هذا المبدأ بصورة حاسمة في سورة آل عمران آية ٧ « هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات بينات أهن ام الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتتبعون ما تشابه منه ابتفاء الفتنة وابتفاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمناً به كل من عند الله وما يذ كر إلا أولو الالباب ،

ان المحكمات هن ام الكتاب والمرجع المتشابهات ، ولا يمكن الاعتاد على المتشابه فقط حيث ان المتشابه هو الشيء الذي يتحد مع الشيء الآخر في بعض الاوصاف ويختلف معه في الحقيقة . فاذا اعتمدنا على الآيات المتشابهة التي يفهم منها أكثر من معنى وحاولنا تفسيرها برغبات نفسية او قرائن خارجية ، فقد المخرفنا عسن الخط القرآني السليم الذي يلزم الرجوع الى الآيات المحكمة وردة المتشابه اليها . وهذه الطريقة تمنع الاعتاد على المعاني السطحية والمداليل البدائية لكلهات القرآن الكريم .

وملختص الكلام ان مبدأ التفسير الصحيح يباين ما ينقله الاستاذ المؤلف في الكتاب من اعتبار الكلمات القرآنيـــة ظواهر ورموزاً الى بواطن وحقائق ، ويباين ايضاً طريقة الاعتاد على المماني السطحية والاكتفاء بظواهر بعض الآيات دون الغور في معانى الآيات الاخرى .

وهنا أود" ان اقف مع الاستاذ المؤلف لكي 'نكر"ر قراءة الحديث المروف و ان القرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطن الى سبعة أبطن او سبعين بطناً ». فنحن بعد دراسة المبدأ المذكور نفهم الحديث بصورة اخرى تفاير ما فهمه المؤلف وهي ان مراحل معاني القرآن الكريم متعددة سبعة او سبعين . ( ولعل كلمة سبعة او سبعين . )

والحديث الآخر وان القرآن أنزل على سبعة احرف، هذا الحديث قد 'فسسر في الاحاديثالاخر بأنهأنواع المباحث القرآنية: وانه أمر وزجر وتبشير وتحذير

وقصص وامثال وحكم ٤ .

اماً الحديث الوارد في مطاوي الكنساب د لكل آية من كتاب الله ظاهر وباطن وحدث ومطلع ، فنعتبره جامعاً بسين معنى الظاهر والباطن ومعنى الحمكم والمتشابه . فالحد ما يفهم من الآية وحدها ، والمطلع معنى الآية بعد ارجاعها الى الحكات .

### فواتح السور

ولقد أثر الاعتاد على المبدأ المذكور عند المفسرين الى حد يتنا معه نجد عندهم رغبة ملحة في انكار وجود الرموز في القرآن الكريم حتى في فواتحالسور نظير: ألم ، ألر ، كهمص .

فالحارلات التي تبذل من الباحثين في الكتاب لتفسير هذه الحروف المتقطمة هي دليل ظاهر على انهم يحاولون عدم الاقتناع بوجود رموز في القرآن واعتبار جميع كلمات القرآن هدى وبينات للجميع .

ولا يختلف مفسرو الشيعة عن غيرهم في هذه المحاولات. والفهم السائد عندهم لنسير الحروف هذه هو: إن القرآن قد تحدى مشركي العرب فطلب منهم ان يأتوا بالقرآن او عشر سور او سورة منه لكي يثبتوا بذلك بشريته وكونه كلام انسان. ثم بالغ في التحدي بفواتح السور فأعلن ان هذا القرآن الذي عجزتم عن الاتيان بمثله وما تمكنتم من معارضته انما هو مؤلئف من الحروف التي بسين ايديكم . هو مؤلف من حرف ألف ولام وميم وراء وامثال ذلك . ويعز ز هذا الفهم أنك تجد أن حروف ال ل م التي افتتحت بها سورة البقرة مثلا هي أكثر الحروف المستعمة والواردة في متن هذه السورة وكذلك حروف كهيمس في سورة مريم وهكذا في جميم فواتح السور .

والشاهد على ذلك ان ما يلي غالب الفوائح هو كلمة « تلك » او « ذلسك » مشيراً الى الكتاب او الآيات ؛ نما يظهر ان الله يشير الى هذه الحروف على انهسا هي التي 'تركشب' الآيات وتؤلشف القرآن . ولكن الاعتراف برمزية الحروف هذه ، كما يتبناها بعض كبار المفسرين لا يثبت رمزية الكتاب نظراً لقلة هذه الكلمات ، ولهذا فقد اعترف برمزية الحروف كثيرون من مفسري الشيعة والسنة . وأخيراً ، فإنك كثيراً ما تجد في كلام المفسرين لهذه الفواتح هذه العبارة ( وهي عما استأثر الله ونبيه بعلمه ) .

#### الامام

ولا 'يعَدُ الامام عند الشيمة الاثني عشرية مرجماً في تفسير الرموز القرآنية ، فلا رمزية ولا كشف لبواطن الاحكام بالارث العلمي من النبي . وهو ليس قيماً على كتاب الله (كا ورد في هذا الكتاب ) . ولكن معنى الامام هو انه المسل الكامل الذي جعل اماماً ليقتدى به في الدين ، والدين يتضمن الآراء والعقائد والاخلاق والاعال والآداب، ورعاية ذات الانسان مجميع جوانب وجوده وفي عامة شؤونه .

والامام، هو الامام في جميع هذه الشؤون ولجميع هذه الجوانب فهو المقتدى به والنموذج الكامل في قوله وفعله ، في فكره وعواطفه ، في رأيه بالموجودات ونظرته الى الكون وفي كل المسالك الفكرية والخلجات القلبية .

ورأي الامام هذا في تفسير الآيات القرآنية هو الرأي و المنفضل ، حيث انه المثل الكامل في الادراك الاسلامي لكلام الله وحيث انه يحمل التراث العلمي الديني من رسول الله . قال الامام جعفر الصادق و كل ما أرويه لكم فقد رويته عن أبي الباقر عن ابيه علي بن الحسين عن ابيه الحسين عن أبيسه علي بن أبي طالب عن رسول الله » .

<sup>(</sup>١) آية ١٧٤ سورة البقرة .

وانما بؤخذ برأيالامام في التفسير وني بيان الاحكام لقولاالرسول و مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح من ركبها نجى ومن نخلف عنها غرق ، ولقوله صلمم و انبي تارك فيكم الثقلين كتابالله وعترتي اهل بيتي. ما ان تمسكتم بهما لن تضاوا ابدأ،.

ان الامام جعفر الصادق يناقش دور الامام في التفسير في كلمة واضحة تعبر عن هذا الاصل ، وهي انه يسأل عالمًا من متكلمي الشام : ما هو الحكم بين المسلمين اذا اختلفوا بعد النبي فيجيبه ان القرآن هو الحكم بين المسلمين اذا اختلفوا والدليل لهم اذا ضلرًوا . فيعيد الامام فيسأله عها اذا اختلف المسلمون في معنى آية من آيات القرآن الكريم وما هو الحل ، فيجيب حائراً مقتنماً ان جوابسه هو الحلف المنطقي و بالعودة الى القرآن ، حيث ان الفرض هو صورة الاختلاف في معنى الآية ، وحينا يعترف بلزوم شخص يفسر القرآن ويرفسع الحلاف من المسلمين ، يؤكد له الصادق ذلك مشيراً الى البعد الذي بيناه مسن الغهم النموذجي القرآن .

وقد كان أغمالشيعة يدر بون تلامنتهم على تفسير القرآن داغاً فحينا 'يسأل الامام الصادق مثلاً من قبل احد اصحابه عن المسح على القدم في الوضوء حينا كان عليه مرارة لعلاج الجرح ولا يمكن رفع المرارة ' يقول الصادق امسح على المرارة ' يفيف هذا وأمثاله 'يعرف من كتاب الله وما جعل عليكم في الدين من حرج ». ولامام في الاحكام دور أساسي في الاسلام وهو دور اوجد الفرق الكثير بين الفقه الجمفري وبين فقه سائر المذاهب. وهذا الدور هو السبب ' فيا أعتقد ' لما يقوله الاستاذ المؤلف في هدذا الكتاب و الاحكام ليست الدين بل ان لها حقائق وباطنا ' ولا يكشف هذا الباطن الا الارث العلمي الذي ورثه الأغة الاثنا عشر بصفتهم ورثة الأنبياء » .

والحقيقة أن الآئمة الاثني عشر قد ساهموا مساهمة كبيرة في توسعة الفقه وبيان الاحكام ، ساعدهم على ذلك أنهم عاشوا في أحقاب متفاوتة أشد التفاوت مسع عصر النبي والصحابة وعصر التابعين. أنهم عاشوا عهود احداث مهمة وموضوعات مستحدثة ، حدثت نتيجة لاتصال العرب بسائر الشعوب ولتلاقيهم بالحضارات

والثقافات الاغريقية والفارسية والهندية والأشورية وغيرها . وانت تجسد الاحاديث الواردة عن الأثمسة الافني عشر مليئة بالاحكام والتوجيه في المسائل الجديدة ، حتى ان مساهمة الامام الصادق في تزويد الفقه واغنائه بلغت درجة "سمّي معها الفقه الشيعي كله بالفقه الجعفري .

وهذه المساهمة ليست كشفا لبواطن الاحكام ولا اظهاراً لحقائقها ابداً ، بل نقلاً لآراء اسلامية وسنن نبوية دو وها ورووها بالاسناد عن رسول الله ، وكانت هذه الاحاديث موجودة بنصوصها او بعمومها عند علي بن ابني طالب عليه السلام ، وقد رواها لأبنائه ولأصحابه الذين حاولوا الاخذ منه . بينا امتنع الآخرون عن نقلها لأسباب سياسية او غيرها . وتاريخ السيرة في عهد الصحابة ينقل لنا البحث في عدد من القضايا و محاولة الوصول الى رأي الاسلام فيها ثم توضح انهم سألوا علياً في بعض الاحيان فنقل لهم ما يرويه عن الرسول فاعتمدوا عليه .

وحياة الامام ودأب الدائم المستمر لأخذ التماليم الدينية عن رسول الله يتبينان من كلب على الشهيرة وكنت من رسول الله كالفصيل من أمّه أحذو حذوه ». وقد تمكن الامام بذلك من حمل الكثير من الاحكام والآراء الاسلامية ونقلها وضبطها حتى وصل الى درجة يعبّر عنها الرسول في حديث متواتر و انا مدينة العلم وعلى بابها ».

ولا أرى حاجة الى تفسير كلمة العلم بمنى العرفان ( gruse ) كما يفسره المؤلف بل العلم النبوي هو الاسلام ، والاسلام في حقوله المنوّعة لا يقل عظمة واتساعاً عن أي باب من أبواب المعرفة . والعلم النبوي أي الشريعة الاسلامية تؤخذ من باب المدينة أي من علي . وقد قام علي بدوره فروى النصوص وعلمً ما كان يعلم لأبنائه ولاصحابه ولمن حاول الاخذ منه من المسلمين .

والأثمة الاثنا عشر يروون هذه الكنوز الاسلامية نقــلاً عن علي عن رسول الله ، ويفهمون النصوص القرآنية والسنة المطهرة فهما نموذجيا اسلامياً ويطبقون المبادىء العامة على الموضوعات المستحدثة تطبيقاً دقيقاً . وبذلــــك كله تصبح كلماتهم حججاً ونصوصاً وتنطبق على ما يصفهم الرسول به من انهم احد ثقليــه

في أمنه وانهم مثل سفينة نوح .

# استمرار تاريخ الانسانية الديني

والاستاذ المؤلف يتساءل في كتاب فيقول معتزاً باكتشافه (كيف يمكن لناريخ الانسانية الديني ان يستمر بعد خاتم النبنين . والسؤال وجوابه يشكلان ظاهرة الاسلام الشيمي » .

اننا نؤكد السؤال ونؤيد الجواب ولكن لا للسبب الذي يعتمده الاستاذ المؤلف من الظاهر والباطن ، ومن ان دور الولي القيام على الباطن يبدأ بعد انقطاع دور النبي المكلف بالظاهر ، ولكنا نعتمد على السبب الذي يشير اليه الرسول العربي بهذا الصدد فيقول و اني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي اهل بيق ، ما ان تمسكتم بها لن تضاوا ، وانها لن يفترقا حتى يردا علي ، ع .

أن القرآن الكريم \_ كما وصفناه \_ هو كتاب الله وكلماته، فهو حقيقة كونية بصورته الموجودة، ويختلف بذلك تمام الاختلاف عن الكلمات البشرية . والحقيقة الكونية تتجلى وتبرز للانسان من جديد في أي خطوة تقدم وعيه فيها وارتفم مستوى ثقافته بها .

والكون هو موضوع تطور الحضارة وتقدم الثقافة؛ وحامل هذه التطورات والتقدم المستمر، هو الانسان. فالكون والانسان حقيقتان تتجليان في كامرحلة حضارية بصورة جديدة. والقرآن الكريم، هذه الحقيقة، تنكشف في كل مرحلة ايضاً، بصورة جديدة تناسب الصور الجديدة للكون وللانسان وتوجه الانسان لحطوة الجابية جديدة في الكون.

ان هذا الانسجام الحقيقي بين الكون والانسان وبين كتاب الله عو انسجام فطري كوني يكشفه المبدأ الذي ذكرناه من مراحل ادراك القرآن وصُورَه المتفاوتة عمقاً واتجاها ، وهو يبين لنا بوضوح امكانية تنظيم الكون ، او الكتاب التكويني على حد تعبير المتكلمين، بواسطة الكتاب التشريعي الالهي أي القرآن، في أي زمان ومع أي عهد وتطور .

ولكن الادراك الاسلامي العميق للمعاني القرآنية يبلغ القمة عند الامام الذي هو المثل والقدوة في هذا الادراك. فالامام يفسر الكلمات القرآنية فيسام في تطوير الفكر الاسلامي ويجعله صالحًا لقيادة الحياة الانسانية المتطورة.

فللامام إذن دوران أساسيان يقوم بهما : فهو يبين الأحكام من جهــة ويفسر الآيات من جهة ثانية .

أ - فهو يمد الفكر الاسلامي بفهم عميق للقرآن، وبذلك يتسع ادراك الأمة
 للتمالم الواردة في الآمات المماركة .

ب – وهو يروي أحاديث وسنناً عن الرسول وبذلك يشغل دوراً نقلياً بالنسبة للسنة النبوية من جمسة ، ثم يلعب دوراً في توسيمها وذلك بما يضيفه هو في سيرته الخاصة . وهكذا نفهم مغزى قول الرسول سلوات الله عليه ، من أن القرآن والعترة لن يفترقا .

أما نزول الآيات القرآنية بصدد أشخاص معينة وفي مناسبات محدودة ، فان هذا لا يمنع عموم الآية وشمولية الحكم . فانناسبة مورد لنزول الآية وقرينة لبيان الحكم ؛ اذ ليس الدين تعليماً وحسب ، بل هو تربية ايضاً ، ولدينا الله اعتاد المناسبة هو من افضل الطرق التربوية .

وفي ختام البحث عن الامام أود ان ألفت نظر القارىء الكريم الى ما ورد في هذا الكتاب من ان التشيع ليس مذهباً خامساً في مقابل المذاهب الأربعة السنية الأخرى . فاعتقادنا هو ان الفقه عند الشيعة يعتب فقها اسلامياً جديداً يعتمد على الكتاب والسنة والأحاديث المروية عن الأثمة والتي تمثل فهما أعمق للكتاب وأوسع للسنة مما اوجب الاستفناء بسنه عن القياس وعن الاعتاد على المصالح المرسلة .

أما الفقه عند المذاهب الاخرى فهو يعتمد على القرآن الكريم والمعاني التي استنبطها كبار الصحابة والتابعين من القرآن وعلى السنة المطهرة التي رويت ودو نت في عهد الرسول والخلفاء ، وهي القسم القليل من السنة النبوية لأنه منع تدوينها ونقلها .

ويمتمد هذا الفقه على آراء الصحاب. الذين عاشوا جميعًا في عصر متقارب وأدر كوا نوعًا واحداً من الجياة بعيدة عن التطورات والاحداث الـتي نتجت عن تلاقى الحضارات.

و لهذا السبب بالذات بقي المشكل قائماً بعد ما شاهد الفقه نفسه امام الاحداث الجسام الجديدة، وراجع المعاني القرآنية الموجودة عنده وراجع النصوص القليلة من السنة ثم اعتمد على آراء الصحابة ، فما وجهد فيها جواباً لجميع أسئلته ولا عثر على حل لكل مشاكله، فاضطر عندها ان يعتمد على المتشابهات والنصوص الواردة فيها فأسس القيساس ، وبقي المجز بالرغم من هذا كله قائماً وبقيت الموضوعات الجديدة من دون احكام شرعية .

وهنا النجأ الفق الى اعتاد المصالح المرسلة التي تشبه الى حد كبير وضع القوانين والتشريع، وهذه الطريقة تمكن من تطوير نفسه وحل مشاكله. ولكنه مرعان ما رأى نفسه امام مشكلة اخرى ، هي مشكلة وحدة الآراء الفقهية وقربها واجتاعها في اطار مذهبي مناسب ، حيث ان الآراء اختلفت وازداد بعد بعضها عن بعض حتى كاد ان يخترق شمل المسلمين . وهنا اضطر الفقهاء ان يسدّوا باب الاجتهاد .

نمود إلى ما يقوله الاستاذ المؤلف فنقول:

ان وجه الشبه بين المذاهب الاربعة الفقهية من حيث المصادر ومن حيث التاريخ ومن حيث التاريخ ومن حيث التاريخ ومن حيث المذاهب الاربعة. فالفقه الشيعي يقع بالضرورة المنطقية ٤ مقابل الفقه السني ثم يقسم الفقه السني الى المذاهب الاربعة.

#### الولاية

امام هذه الكلمة وتفسيرها ، نرى استنتاجات خطيرة في الكتاب. والمنصف المتأمل في نختلف كتب الشيعة في الكلام والفلسفة وفي الحديث والتاريخ يرى ان استخراج المفهوم الشيمي لهذا المبدأ هو في غاية الصعوبة . ونحن حينا نحترم تلك الآراء والابحاث لا يمكننا ان نعتبرها جزءاً من عقائد الشيعة وان كانت بما يؤمن بها هؤلامالباحثون ايماناً لا يقل عن ايمانهم بالمبادىء الاسلامية أو المذهبية الاخرى.

وقد ظهرت هذه الكلمة بصورتها المذهبية عند الشيمة في حديث الغدير وهو خطبة ألقاها الرسول صلى الله عليه وآله في طريقه راجماً الى المدينة من حجسة الوداع في عل خم في جعفة؟ قال في أثنائها نخاطباً المسلمين و ألست أولى بكم من أنسكم . قالوا أللهم بلى . قال من كنت مولاه فهذا علي مولاه . ثم دعا له ولهم بقوله اللهم وال من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره والخذل من خذله ».

فكلمة المولى وردت في هذه الحطبة مقترنة بالسؤال النبوي الذي يشير الى قوله تمالى والنبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ، وقد اوضحت الآية الكريمة مدلول كلمة و الحولية .

ولأجل ايضاح هذا المبدأ يجب ان نعود الى الرأي الاسلامي في السلطات الحتلفة: ان الانسان اذا بلغ الحلم وكان رشيداً ، اصبح حراً مستقلاً لا سلطان لأحد عليه ولكنه يطيع في سلوكه الشريعة الالهية التي ينقلها له رسول الله ، اذ انه لا ينطق عن الهوى و ولو تقول علينا بعض الاقاويسل لأخذنا منه باليمين ولقطعنا منه الوتين ، .

وقد وضعت الآية الكريمة و النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ، مبدأ جديداً هو وجود سلطة النبي يتصرف بها في تربية المؤمنين وتوجيهم لكي يبلغوا درجة الانسان الكامل الذي هو خليفة الله في ارضه ولا سلطان عليه . وهدف السلطة تشبه السلطة التنفيذية والسلطة القضائية ، وهي سلطة القيادة التي تعبّر عنها آية اخرى و ولكم في رسول الله اسوة حسنة ، وتوضعها آية و ما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ،

أعطي النبي هذه السلطة حتى 'يؤسّس مجتمعاً إلهياً مثالياً ، يتهيأ فيه لكل مواطن وسائل العيش ونمو الكفاءات والتقدم المستمر حيث ان البيئة السبق تتكون مع المجتمع الصالح هي اقوى عناصر تربية الفرد وتوجيهه .

وانما اختص النبي بهذه السلطة دون الآخرين للتأثير العميق الذي تشكله

هذه السلطة على غايات الاسلام واهدافه السامية وفلا يستأهلها الا من يعصمه الله عن الاخطاء وعنالانفعالات النفسية المختلفة. هذا بالاضافة الى لزوم كون الولي" عارفاً يجميع مبادىء الشريعة واصولها وفروعها .

وقد تحتاج ممارسة هذه السلطة الى وضع أسستنفيذية واعتاد اصول مسلكية لمسائل الحكم والقضاء وهذا مما يزيد في خطورة هذا المقام ودقسة موقف حامل هذه السلطة .

مار س رسول الاسلام هذه السلطة ، كما يصفها لنا تاريخ الاسلام بعد الهجرة ، بالفعل ووضع مبادىء وأسساً واعتمد على اساليب وطرق هي من صلب سلطته الالهية اعني بها سلطته على المؤمنين. ولا شك ان هذا البحث هو مجث مفيد ويلقي الأضواء على سيرة الرسول الاعظم وكيفية التأسي بها .

والولاية حسب هذا التفسير مقام عظيم وتعد متممة للرسالة كا يصفها الاستاذ المؤلف ، ولكن بالمعنى الذي قلنا من أن الولاية سلطة إلهيسة لتنفيذ الشريعة ولتطبيق الاسلام على المجتمع ؛ سلطة لا تعطى الاللرسول صاحب الرسالة أو الى من تحوّل الى فكرته وذاب في ذاته حتى عد استمراراً له .

اما تفسير الولاية بانها باطن النبوة، وان ابتداء الولاية، نهاية دور النبوة فهذا رأي خاص لا يعترف به الشيعة كمذهب ولا الاسلام كدين وان كان القائل بـــه بعض كبار الصوفية او علماء الفلاسفة .

ان الولاية سلطة إلهية وهي تحتاج الى النص حسب رأي الشيعة وقد ورد النص بذلك . وهي مقام عظم لا يبلغه الا من يمثل صاحب الرسالة قولا وعملاً وفكراً ومن امتحن الله قلبمه ، من ينسى نفسه في ذات الله ولصالح الاسلام ؟ أي من عاش الاسلام بكل وجوده .

ونحن نعتقد أن الاهتام البالغ الذي تخص به أحاديث الأنمة وكامات الملماء الولاية ، هو الذي جمل الاستاذ المؤلف يعتبر أن و الولاية باطن النبوة وحقيقة الشريعة ، وأن فكرة الولاية داحضة لفكرة معارضة التشيع للتصوف ، حتى بلغ رأي المؤلف إلى وأن جمل التشيع الينبوع الوحيد الاصيل للتصوف وغير

ذلك من الاستنتاحات ، .

والحقيقة ان الولاية عند الشيعة لها مقام كبير يتجاوز كل مقام ، ولكنهــــا تختلف تماماً عما يورده المؤلف ويستنتجه .

ان الولاية ، سلطة لتكوين المجتمع الالهي الذي هو الطريق الوحيد لنربسة المسلم تربية «كاملة » . والتربية هذه هي الغاية لرسالة الاسلام فأصبحت الولاية في الحقيقة ، الطريق الوحيد لبلوغ الاسلام غايته . ولأجل هذا تجد في أحاديث الشيعة « بني الاسلام على خمس : الصلوة ، والزكوة ، والصوم ، والحج، والولاية وما نؤدي بشيء مثل ما نؤدي بالولاية » .

فالحديث يشير الى هذه النقطة الجوهرية ، ويعتبر ان الولاية من أسس الدين وأنها وسيلة لايجاد ظروف ملائمة أنمكس للمبادات والاقتصاديات والسياسات الاسلامية ان تؤثير أثرها . واذن فقد باتت الولاية في طليعة الواجبات والسؤال عنها يوم القيامة قبل جميع الأسئلة ، وبامكاننا ان نعتبرها قاعدة أساسية لجميع احكام الاسلام .

وقد كان الرسول صلعم يجمع بين مقامي النبوة والولاية . ولكن الأولياء من بمده كان لهم مقام الولاية فحسب دون مقام النبوة حتى ولا ما يشبه مقام النبوة كا يقول المؤلف . والقرآن الكريم يقرر مبدأ وحدة الدين الالهي ونزوله بالتدريج حسب توارد الأنبياء والرسل ويعتبر في ختام الشوط ان النبي محمداً جاء بالمرحلة الكاملة من الدين الالهي . فاذا لاحظنا ان الاسلام الكامل انحاله هو مجموعة من القوانين الفردية والاجتاعية ، وان هذه المجموعة ما طبقت إلا بعد هجرة الرسول و ممارسة مقام الولاية ، الامر الذي جمل المسلمين يقررون يوم الهجرة مبدءاً للتاريخ الاسلامي دون يوم المبعث مثلا ، اذا لاحظنا جميع ذلك 'نقد رعظمة مقام الولاية ، وبامكاننا ان 'نعبس عنها مثل ما عشر عنها في احاديث الشيعة وكلهات علما من دون مبالغة او تفسير لا يرضى اصحاب هذه الاحاديث الشيعة وكلهات علما من دون مبالغة او تفسير لا يرضى اصحاب هذه الاحاديث .

#### التصوف والتشيع

والحديث عن التشيع والتصوف يبدر غريباً جداً حيث ان كلمات فقماء الشيعة ومحدثيهم ومتكلميهم وحتى فلاسفتهم مليئة بنفي أي شبه .

آن التصوف مدرسة مستقلة عالمية تسربت الى الشيمة بعد ما غزت العسالم الأسلامي كله وبعد ما دخلت في عقائد المسيحيين بصورة واضحة حتى السالتصوف الآن بعد مفتاحاً لانفتاح جميع الاديان والمذاهب بعضها على بعض ولا يختص بالتشيم تبعاً ولا سنداً.

فثنائية الشريعة والحقيقة غير واردة عند المسلمين بمختلف فرقهم المعروفة . فالشريعة في الاسلام هي الحقيقة المطلقة الالهية و « من يتبع غـير الاسلام ديناً فلن يقبل منه » . اما اتصال كبار الصوفية في سلسلة أقطابهم ، الى بعض أثمة الشيعة واعتبار البعض الآخر كالامام محمد التقي الجواد ، قادة الشريعة دون أثمة الحقيقة وأقطابها ، فلا يحمل مسؤولية هذه الآراء الا القائلون بها .

وما ثنوية الشريعة والحقيقة الانتبجة لثنوية الجسم والروح التي هي قاعدة أساسية للتصوف ومن نتائجها ان تضعيف الجسم والرياضات الجسدية هي أسباب لتقوية الروح وتكاملها ، اما الاسلام فيكرم الجسد ويعتبره نعمة من الله ويمنسع الرهبنة ويعتمد على اتحاد الجسد والروح وتفاعلها ومقارنة الدنيا والآخرة .

فالله 'يعب في محراب المسجد وفي محلات السوق وفي مكاتب الادارة وفي حقول المزرعة والجهاد في سبيل الله المحافظة على سلامة البلاد وبالكدّ للعيال ومجسن التبعل للزوجة وتربية الاولاد . ويعتبر من يقتل دفاعاً عن ماله شهيداً كالمدافع عن دينه .

والحاجات الجسدية والرغبات الطبيعية آثار نعمة الله ومن لطائف خلق الله،

'تكرَّمُ بالصيانة عن الوقوع في الحرَّم . وتقدَّسُ بالشكر على النعمة . والآداب الاسلامية تأمر باقتران الاكل والشرب والتمتع الجسدي بالشكر فذ . وتعــدُ التعاليم الزواج والتجارة والزراعة عبادات عظيمة في الاسلام .

ان هـذه الاحكام والآداب لا تنطبق على التصوف الذي ينبع من معارضة الجسم للروح ويشكامل بالمجاهدة ومحاربة النفس وبالامتناع عن رغبات الجسد مها أمكن .

#### القطب

ويناقض مفهوم الامام ومفهوم الولي عند الاثني عشريين مفهوم القطب عند الصوفية كلياً، فالامام كما قلنا مثل كامل، والولي هو الحاكم بكلما الكلمتينمن معنى وآثار ونتائج وأهمية .

أما القطب بمعناه الظاهري عند الصوفية فهو المربي الذي يأخذ بيد السالك خطوة خطوة في طريقه الوعر الشائك المحدق بالاخطار وبالانحرافات لكي يوصله الى الكمالات الانسانية . ويباشر القطب ، وهو الانسان الكامل ، هذه العملية بواسطة انصاره ومعاونيه ويسلك هو معهم ويسير معهم في نفس الطريق .

وأما المماني العميقة للقطب فهي انه الانسان الكاملوامام الزمان ومظهر النبي وعجلى ذات الله ؛ يقصده السالك ويراه في حال مخاطبة الله حينا يقول ه اياك نميد واياك نستمين ، ، حيث انه مرآة صادقة لذات الله .

وهذان المعنيان يختلفان عن معنى الامام والولي ودورهما طريقاً وغاية . فلا حقيقة مغايرة للشريعة ، خفية عن اذهان الناس ولا طرق خاصة بكل سالك ، ولا عملية قيادة مباشرة ولا مظاهر وتجليات .

ولا تأخذ الشيعة على المتصوف مسألة تنظيم الطريقـــــــة والمسائل المسلكية فحسب ، بل الخلاف أعمق والطريق مختلف وأدوار القادة متفاوتة جداً .

وهناك متصوفون من الشيعة يعتبرون القطب امام زمانهم ويؤمنون بالمهدرية النوعية وهذا استمرار لخطهم العاممن اعتبار الأنمة من علي بن ابيطالب الى علي بن موسى الرضا أئمة الشريعة وأقطاب الطريقة وهو تفسير يعود لمفهوم الامام عندهم .

#### الامام الغانب

ودور الامام الغائب الذي اعتبر الاستاذ المؤلف ان رأي الصوفية في القطب تطاول عليه دور كبير يجب البحث عنه ؛ خاصة وان المؤلف قد ربط بينه وبين ماطنية الشيمة وانهم ينتظرون كشف الحقيقة لا ظهور نبي جديد ، أي ظهور ولي يكشف جميع حقائق الأحكام . واعتبر المؤلف ايضاً النفكرة الامام الفائب مي فكرة \_ الهادي (غير المنظور) .. الذي يقود الامة ويعرفها الحقيقة .

والانسب توضيح مفهوم الامام الفائب عند الاثني عشريتين من الشيمة ودوره المنتظر في ايام الغيبة ؛ لكي يتضح مدى صحية استنتاجات الاستاذ المؤلف ومدى الفرق بين الفكرة عند الاثني عشريين وعند الاسماعيليين، ومدى الفرق بين هذه الفكرة وفكرة القطب الصوفي .

ان فكرة الامام الغائب هي بعينها فكرة ظهور المصلح الكامل الذي يبشر بالنظام الاكمل ويهيء جميع البشر لباوغ كالهم وذلك باقامة افضل بجتمع وتطبيق افضل نظام وتعميم العدالة التامة ، ولكمي يصل الانسان الى الذروة في المعرفة والعلم ووسائل العيش وفي صلات الناس بعضهم ببعض .

هذه الفكرة اساسها الشعور الفطري للانسان الذي يدفعه دائماً ومن دون توقفالى الافضل في جميع حقول معرفته وميادين حياته ،مقنما إياه انه يستمر في الصعود الى مدارج التكامل ويتقدم دائماً وان تجاربه الدائمة قد تعكس انعكاساً مؤقتاً سرعان ما يعود عنه ولو بلغ عمر الانتكاسة عشرات السنين او اكثر .

والعلم في سير دائم الى الامام حيث ان الانسان يجمع معلوماته وتجاربه. دائماً لتكوين قوانين جديدة تزيد في دائرة علمه فالعلم ينمو من جميع الجوانب ويوفر للانسان النقدم المنسق المتكامل.

ولعل التراث العام الذي ورثـه الانسان مــن تعاليم السياء في اغلب الاديان

يجمله ينتظر ظهور مصلح كامل يعيد الحق الى نصابه ويطبق ما تمناه الأنبياء للبشر تطبيقاً كاملاً غير منقوص .

والقرآن الكريم يشير في مواضع عديدة الى هـذا المستقبل . و وكتبنا في الزبور بعد الذكر ان الارض يرثها عبادي الصالحون ، آية ١٠٥ سورة الانبياء و وعد الله الذين آمنوا منكم والذين عملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينه الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بمد خوفهم أمناً يعبدونني ولا يشركون بي شيئاً ، سورة النور آية ٥٥ .

والسنة المطهرة بالرغم من تفاوت مضامينها تشكل تواتراً بظهور مصلح كامل يطـق الاسلام تطبيقاً كاملاً ويملاً الارضقسطاً وعدلاً بمد ما ملئت ظاماً وجوراً.

من مجموع هذه الادلة تكونت فكرة الامام الغائب عند المسلمين وانه المبشر بهذا النظام الكامل حينا يعجز الانسان ويقف حائراً واعياً لفشل جميع طرقه وأساليبه ينتظر نظاماً يرتاح فيه وجميع افراده بجميع جوانب وجوده . وهذا الاستعداد في نفوس الناس يسهل مهمة الامام المبشر فينجع فوراً في دعوته بالرغم من تقدم البشر في القوى الهدامة والاسلحة الفتاكة .

فالامام الغائب عند الشيعة هو احد الاثمة الاثني عشر وهو الحلقة الاخيرة منهم وكلهم نور واحد وخط واحد ويجملون رسالة واحدة ، ودورة تطبيق ما كانوا يبشرون به من رسالة جدهم ليس الا . ولا شك ان هذا الدور ، مع لحاظ ما قلنا في معنى الامام والولي ، بشكل رأياً خاصاً في الخطط الديني وايضاحاً لتعالم هذا المخطط وليس كشفاً لبواطن الاحكام .

هذا هو دور الامام المنتظر في المستقبل ، اما دوره وهو غائب فصيافة الاحكام ومنع انعقاد الاجماع في الاحكام على خلاف الحقيقة فهو بمخالفته لسائر الفتاوى يمنع حصول الاجماع وبالتالي يمنع انحراف الفكر الشرعي . واذا لاحظنا صعوبة الدراسات الفقهية امام الاحداث والتطورات الحديثة ؟ اذا لاحظنا ذلك نعرف اهمة هذه الصبانة .

ولكنهذه المخالفة غيرمشروطة بمعرفته وشهرة اسمه وهذاالبحث مستوفىفي

الكتب الاصولية وفي موضوع حجية الاجماع في زمن الغيبة .

# مبدأ الباطنية

والكلام حول ما اشار اليه الاستاذ المؤلف « فما من مسألة من مسائل الاسلام الباطني إلا وقد أشار اليها الائمة ومهدوا لها ببحث او موعظة ، ان الكلام حول هذه الدعوى ذو شجون .

فالكافي مثلاً ، وهو اهم كتــاب حديث عند الشيمة ، حينا يشرحه ويشرح أحاديثه المحدث الكبير محمد باقر المجلسي في كتاب مرآة المفول ، يناقش كثيراً من هذه الاحاديث ويضمفها .

وقد ورد في كتب الرجال المعتبرة نقد اسناد الكافي وسائر الكتب المعتبرة من الاحاديث نما يطمئن القارىء الى اختلاق الكثير من هذه الاحاديث .

ولعل الاحاديث التي تبحث في عدد الائمة الاثني عشر وتذكر ان اختيار هذا لمدد هولكونهعدد ابراجالساء وعددالشهور وعددالينابيم المتفجرةمن الحجو بمصا موسى ، وكلها اثنتا عشر ، هذه الاحاديث من اوضح هـذه المختلقات . والمطالع في الكتب الناقدة والشارحة للكافي ولفيرها يرى بوضوح ما قلناه .

صور موسى الصلا

#### مقدمة المؤلف

ليس لنا سلف عهد لنا الطريق في هذه الدراسة (١) ، ولهـذا فإن بعض الخطوط ضرورية لتفسير تسميتها وبنيانها .

١ – خن نتكلم عن و فلسفة اسلامية ، وليس عن و فلسفة عربية ، كا ظل سائداً ومعروفاً منذ القرون الوسطى . اجل ... كان نبي الاسلام عربياً من جزيرة العرب بالطبيع ، والعربية الفصحى هي لغة الوحي القرآني ، واللغة الطقوسية للصلاة ، والأداة الفكرية السني استعملها العرب وغير العرب في سبيل بناء أدب من أغزر الآداب في العالم ، وهو الذي تعبر الثقافة الاسلامية به عن نفسها ، ومع هذا فان معنى الدلالات القومية يتطور مع الزمن . ففي أيامنا يسند مصطلح و عربي ، في العرف الجاري كما في العرف الرسمي ، الى مفهوم قومي، وطني وسياسي دقيق لا يطابق حدود عالمه ، ولا المفهوم الديني لكلمة واسلامي ، والمفهوم الديني الكلمة (اسلام) لا يمكن تحويله ولا التضييق عليه مجدود مفهوم قومي او وطني دنيوي . وهذه حقيقة تلقائية معروفة لكل من عاش مفهوم قومي او وطني دنيوي . وهذه حقيقة تلقائية معروفة لكل من عاش في بلاد الاسلام غير العربية .

ولا ريب في أنه قد ر للبعض ، ويقد ر لهم فعلا ، ان يبينوا ان مدلول د الفلسفة العربية ، يمكن ان يقتصر على كل فلسفة كتبت باللغة العربية ؛ أعني هذه العربية الفصحى التي كانت ولا تزال ، الصلة الطقوسية ، سواء بين الاعضاء

<sup>(</sup>١) جميع الهوامش التفسيرية هي من وضع قلم النرجمة ولا تلزم المؤلف. الناشر

غير العرب من الجماعة الاسلامية ، او بين اجزاء الامة العربية الذين يختص كل منهم بلهجته العربية الحلية . إلا أن هذا التعريف اللغوي غير مناسك ، ويخطىء مقصده لسوء الحظ . ونحن أذا قبلناه لم نعد نعلم أين نضع المفكرين الايرانيين أمثال الفيلسوف الاسماعيلي ناصر خسرو ( من القرن الحادي عشر ) وأفضل الدين الكاشاني تلميذ نصير الدين الطوسي ( من القرن الثالث عشر ) وسواهم منذ أبن سينا والسهروردي حتى مير داماد ( في القرن السابع عشر ) ، والهادي السبزواري (في القرن التاسع عشر ) ، وجميع معاصرينا، من الذين كتبوا بالغارسية حينا وبالعربية الفصحى احيانا أخرى . ثم إن اللغة الفارسية لم تتوقف هي الاخرى عن أن تلمب دورها كلغة ثقافية أو قل د كلفة قصحى ، عند اسماعيليي و بامير ، مثلا ، مثلما كانت بعض أبحاث ديكارت وسبينوزا وهيفل مكتوبة باللاتينية دون أن يكون مؤلفوها فلاسفة لاتينيين أو رومانيين .

تلزمنا اذن ، لكي نشير الى عالم الفكر الذي سنتكلم عنه في الصفحات التالية ، إشارة عريضة نحافظ بها على و العالمية الروحية ، لمفهوم و اسلام ، ، ونقرك بالوقت ذاته المفهوم و العربي ، في مستوى الافق النبوي الذي ظهر به تاريخيا مع الوحي القرآني وبدون ان نتعجل الحكم على الآراء او على والسلفية ، من يضمون الصفة الاسلامية لهذا او ذاك من فلاسفتنا موضع تساؤل ، فإتا سنتكلم عن والفلسفة الاسلامية ، كفلسفة ترتبط نهضتها ، وانتشارها الاساسي بالواقع الديني والروحي ( للاسلام ) ، والتي انما وجدت لتشهد على ان الاسلام لا يعبر عن ذاته بشكل نام وحاسم بالفقه وحده ، كاكان يشاع خطأ .

٢ - ويتبع عن ذلك أن مفهوم الفلسفة الاسلامية لا يحكن أن يكون وقفاً على التبيانة Schéma التقليدية التي طالما تابعتها و موجزات و التاريخ والفلسفة فجملتها لا تمسك إلا على بعض الاسماء الكبيرة لمفكري الاسلام الذين عرفتهم المدرسية الاوروبية الوسيطة بواسطة الترجمات اللاتينية . وبالطبيع فان ترجمات المدرسية الاوروبية الوسيطة بواسطة الترجمات اللاتينية . وبالطبيع فان ترجمات المدرسية الاوروبية الوسيطة بواسطة الترجمات اللاتينية .

المؤلفات العربية الى اللاتينية في صقلية وطليطة كانت مرحلة ثقافية ذات أهمية كبرى، ولكن ذلك لا يكفي اصلاً للايحاء باتجاه اجمالي يسمح بفهم معنى التأمل الفلسفي في الاسلام وتطوره. وانه لخطأ اساسي القول ان هذا الاخير (التأمل الفلسفي) قد توقف بموت ابن رشد (سنة ١١٩٨)، فأما الذي توقف حينئذ فسنحاول الايماءة اليه فيا بعد، في نهاية القسم الاول من هذه الدراسة. لقسد أعطت اعمال فيلسوف قرطبة، بترجمتها اللاتينية، ما يسمى في الغرب، وبالرشدية ، التي طفت على السينوية اللاتينية. اما في المشرق ولا سيا في ايران، فقد مرت الرشدية مروراً غير ملحوظ، كما لم ينظر الى نقد الفزالي لفلسفة على انه قد وضع حداً للشنة التي ابتداها ابن سينا.

٣ – ولا يمكن فهم حقيقة معنى التأمل الفلسفي واستمراره في الاسلام إلا بالتخلي عن ذلك الادعاء بوجوب التنقيب عن معنى مقابل محكم له ، يوازي ما درجنا على تسميته في الفرب منذ غدة قرون ، بالفلسفة . وحتى الاصطلاحات: فلسفة وفيلسوف ، تلك التي أحدثها نقل الاصطلاحات اليونانية الى العربيسة وإطلاقها على مشائيي وأفلوطينيي القرون الاولى في الاسلام ، فهي لا تقابل مفاهيمنا عن الفلسفة والفيلسوف تماماً . ويعود التمييز الفيصل الواضح ، بين الفلسفة واللاهوت في الغرب ، الى المدرسية الوسيطة . فالتمييز يفترض دنيوية ها معنى لا يمكن ان تتأتى للاسلام ، وذلسك لسب اولى ، هو ان الاسلام لم يعرف ظاهرة الكنيسة بمضمونها ونتائجها .

وكما سنوضح في الصفحات التي تسلي : فإن مصطلح و حكمة ، هو المعادل الصحيح للمصطلح الحرفي المعادل ، Sophin ، و الحكمة الالهية ، هي المصطلح الحرفي المعادل للمصطلح اليوناني Theosophin ، اما ما وراء الطبيعة ( الميتافيزيقا ) فيشار اليها على انها ذلك العلم الذي يبحث في الالهيات . وأما مصطلح و العلم الالهي ، فلا يمكن ولا يجوز ان يترجم بمصطلح Théodicée . فالفكرة التي يكونها المؤرخون المسامون ، ( من الشهر ستاني في القرن الثاني عشر حتى قطب الدين الاشكوري

في القرن السابع عشر ) ، عن و الحكاء الاغريق » ، تعود الى ان حكة هؤلاء الاخيرين ناجمة هي الاخرى عن و مشكاة الانوار اللدنية » . ولذلك فاننا اذا اكتفينا بإعادة طرح مسألة العلاقات بين الدين والفلسفة في الاسلام ، كا هي مطروحة تقليديا في الغرب ، نكون بذلك قد وضعنا المشكلة على غير وجهها الصحيح ، اذ اننا لا نلم والحالة هذه إلا بناحية واحدة من الموقف . وبالطبيع فقد عرفت الفلسفة اكثر من موقف صعب في الاسلام ، ولكن هذه الصعوبات لم تكن نفس الصحوبات التي عرفتها المسيحية . حيثا استقر المقام و بالتحقيق » الفلسفي في الاسلام ، كان التفكير عندها منصباً على امر اساسي هو النبوة او الوحي النبوي ، وعلى المسائل والمواقف النفسيرية التي يتضمنها هذا الامر الاساسي ؛ وعندها تأخف الفلسفة شكل فلسفة نبوية او حكمة لدنية . ولهذا فقد اعطينا المركز الرئيسي في هسفه الدراسة ، الفلسفة النبوية عند الشيعة بشكليها الرئيسيين : الامامية الاثني عشرية والاسماعيلية . فالبحوث الاخيرة المتعلقة بهاتين المدرستين لم تركز بعد في دراسة من هذا النوع . ونحن لم نستق معلوماتنا من مؤرخي النحل ، بل ذهبنا الى المنابع ذاتها .

وننيجة لذلك فنحن لا نستطيع ان تعرض لما كان من امر الحكمة في الاسلام دون ان نبحث في التصوف ، أعني الصوفية في مظاهرها المختلفة ، سواء مسن حيث التجربة الروحية ، او من حيث حكمتها الالهية النظرية التي تجد جذورها في التعليم الفلسفي الشيعي وكما سنرى فان جهد السهروردي ومدرسة الاشراقيين التي تلته ، انما كان لربط البحث الفلسفي بالانجساز الروحاني الشخصي . وفي الاسلام خصوصا ، يظل تاريخ الفلسفة وتاريخ الروحانية غير قابلين للانفصال .

إلى التزمنا حدوداً ضيقة في دراستنا هذه . فلقد كان من المستحيل علينا أن نعطي البحث في بعض المسائل لدى بعض المفكرين مداه الضروري كله، ومع هذا، ونظراً لان موضوع الكلام يدور في الغالب حول عقائد قلما 'عرفت، أن لم نقل أنها بقيت مجهولة تماماً ، ونظراً لأن كلامنا هنا ، موجه الى الفلاسفة

عموماً وليس الى المستشرقين وحدم ، فانه لا يمكننا الاكتفاء ببعض الاياءات، ولا ان نوقف عملنا على شروحات معجمية بسيطة . ونعتقد اننا قلنا الحد الادنى الضروري .

وبالطبع فانه لا يمكننا ايضاً تقسم تاريخ الفلسفة الاسلامية بالتصمم الاعتيادي، الذي يقسم التاريخ عموماً وتاريخ الفلسفة خصوصاً الى ثلاث حقب ويسميها: (الاقدمون – القرون الوسطى – العصور الحديثة)، إلا بتصنيع كلامي لفظي، اذ من اللغو الباطل القول ان القرون الوسطى قد استمرت حتى أيامنا هـذه ؛ ذلك ان مفهوم القرون الوسطى ذات، يفترض نظرة الى التاريخ وتقسيماً له انطلاقاً من موقف معين . ولكنيا واجدون دلائل أرصن وأبقى من المراجع التأريخية البسيطة ، عندما نريد ذكر الخصائص التي يتصف بها نموذج ما مـن الفكر . وفي الاسلام نماذج من الفكر متميزة ، بقيت منذ مطلع الدعوة حتى أيامنا هذه ، كا نجد لدى المفكرين المسلمين اهتاماً بتقسيم تاريخهم الى حقب وفترات من خلال ترسيمة خاصة بهم ( وهو امر ليس غريباً على مفهومهم لادوار وفترات من خلال ترسيمة خاصة بهم ( وهو امر ليس غريباً على مفهومهم لادوار النبوة ) فتاريخ قطب الدين الاشكوري مثلا ، يقسم المفكرين والروحانين الى أدوار ثلاثة كبرى . المفكرون السابقون للإسلام ، ومفكرو الاسلام الشيعة ،

ونحن بدورنا ، لا يمكننا ان ندخل هؤلاء المفكرين في ترسيمة تحقيبية نضيفها من الخارج بالقوة ؛ إلا اننا سنميز الحقب الثلاث الكبرى التالية :

 ولقد وجب علينا ان نبين فيا يختص بهذه الحقبة ، عدة وجوه لم تظهر إلا خلال السنين الأخيرة من الامجات . ولكن الحدود التي فرضت علينا ، والحسسد الادنى الذي لا يستطيع ان يتنازل عنه مجث فلسفي متاسك ، اقتضت منا ألا نتجاوز هذه الحقبة الاولى التي تؤلف الجزء الاول من هذه الدراسة .

ب) رحقبة ثانية تمتد خلال القرون الثلاثة التي تسبق النهضة الصفوية في ايران ، وهي موسومة وبشكل أساسي ، بما يقتضي ان نسميه « ميتافيزيقا الصوفية ، وقد صاحبها تضخم مدرسة ابن عربي ومدرسة نجم الكبرى الصوفية التي بدأت اتصالها بالشيعة الاثني عشرية من جهنة وبالاسماعيلية المتطورة ، الى حين تخريب المغول لقلعة ألموت بعد ذلك سنة ١٢٥٦ .

ج) الحقبة الثالثة : ومع انه من المعتبر عموماً ان الامجاث الفلسفية ، منذ ابن رشد ، قد آلت الى السكون في الاسلام ( وهو ما يعلسل الحمح الاجمالي المردود أعلاه ) ، إلا اننا سنرى القرن السادس عشر يسجل ، مع تقدم النهضة الصفوية ، تقدماً مدهشاً المفكر وللمفكرين في ايران ، تستمر آثاره خلال حقبة القاجار حتى أيامنا هذه . وسيكون ثمة مجال لتحليل الأسباب التي جعلت من ايران خصوصاً ومن الوسط الشيمي عموماً ، مكان ولادة هذه الظاهرة . فعلى ضومًا ، وعلى ضوء مدارس اخرى ظهرت في مواقع اخرى في الاسلام ، سيكون ثمة مجال لتساؤل عن المستقبل القريب .

يعود الفضل في القسم الأول من هذه الدراسة ، وهو الجزء الذي تقرأه هنا ، الى عدد من مفكري الحقبتين الثانية والثالثة ، اذ كيف نوضع ما به جوهر الفكر الشيعي كا تعرضه تعاليم الأثمة الشيعة خلال القرون الثلاثة الاولى للهجرة مثلا ، دون أن نحسب حساب الفلاسفة الذين شرحوا هذه التعاليم فسيا بعد ? هذا وسيشتمل الجزآن الثاني والثالث من هذه الدراسة ، على دراسة تفصيلية لمفكري الحقبتين الثانية والثالثة .

صديقان عزيزان : احدهما ايراني شيعي والآخر عربي سني من سوريا ،

اعطونا مادة قيمة لعدة فقرات من فصولنا الثانية بما اعاننا على البلوغ بهذا الجزء الاول الى حسن الختام وهما : السيد سيد حسين نصر الأستاذ في كلية الآداب بجامعة طهران ، والسيد عثان يحي المكلف بأمجاث دالمركز الوطني البحوث العلمية، . C. V. R. S. ثة مشاركة عميقة بيننا نحن الثلاثة في رؤية حقيقة الاسلام الروحاني ، والصفحات التي تلي ، تدعي لنفسها انها الانعكاس لذلك .

**هنري كوريان** مدير التدويس في معهد الدراسات ( السوريون ) ومدير قسم الابرانيات في المعهد الفرنسي الايراني بطهران طهران تشرين الثاني سنة ١٩٦٢

# القست والأوك

منذ الأصول حتى وفاة ابن رشد ( ٥٩٥ هـ ١١٩٨ م )

#### الفصل الاول

# ينابيع التأمل الفلسفي في الاسلام

## ١ ـ التأمل الروحي للقرآن

١ - ثمة زعم لاقى نصيباً من الرواج في الفرب ومؤداه ان لا فلسفة ولا تصوف في القرآن ، وأن الفلاسفة والمتصوفين لا يدينون المقرآن بشيء . ولسنا نبغي في هذا المقام مناقشة ما يجده الغربيون في القرآن ، او ما لا يجدونه ، ولكن في ان نعلم ما وجده المسلمون انفسهم فعلا فيه .

فقد تبدر الفلسفة الإسلامية كعمل مفكرين ينتمون الى جماعة دينية قبل كل شيء ، جماعة بخصها التعبير القرآني باسم « اهل الكتاب » : شعب له كتاب مقدس ، أي ديانته مبنية على كتاب « منزل من السماء » ، كتاب أوحي الى نبي ، وشعب تعلمه من هذا النبي ، واهل الكتاب عموماً هم اليهود والنصارى والمسلمون ( وقد أفاد الزرادشتيون ، نوعاً ، من هسذا الامتياز بسبب الابستاني (۱) ، اما الذين تسموا بصابئة حران فكانوا اقل حظاً ) .

وتمم هذه الجماعات جميعها مشكلة تطرحها عليها الظاهرة الدينية الاساسية

 <sup>(</sup>١) كتاب الابستاق ( Areala ): هو أهم كتاب عوفه العرب لزرادشت ، وشرحه الزندا أفستا . وهو كتاب باللغة الفهادية ، ويذكو ابن النديم الن هذا الكتاب ترجم كا ترجت مختلف الكتب الدينية العربية .

اني تشترك فيها ، ألا وهي ظاهرة الكتاب المقدس ، وهو ظابطة الحياة في عالمنا هذا والهادي (١) فيا وراء هذا العالم . فالمهمة الاولى والاخيرة هي فهم المعنى الحقيقي لهذا الكتاب ؛ ولكن الفهم مرهون بنمط وجود الشخص الذي بفهم ؛ والمعكس صحيح ؛ فكل ساوك داخلي للمؤمن انما يأتي من غط فهمه ؛ فالموقف المماش هو بالاساس موقف تفسيري ، نمني ، ان الموقف الذي يتفتح فيه و الممنى الحقيقي ، للمؤمن ، يجمل من وجود هذا المؤمن وجوداً حقيقياً . فحقيقة المحتمى النسبة للمسلم ) هذه ، المرتبطة بحقيقة الوجود ، هي حقيقة واقمية وواقمة حقيقية ؛ وتعبير هنذا كله موجود في احدى الاصطلاحات الاسلامية الاكثر احكاماً وهي كلمة وحقيقة » .

ان هذا المصطلح وحقيقة ويدل ، في جملة مدلولاته المتعددة ، على والمهنى الحقيقي ولا المجاءات الإلهية ، نعني بذلك الممنى الذي في حال كونه والحقيقة والمو و جوهرها وايضا ، وهو بالتالي ومعناها الروحي و ومن هنا يصبح بامكاننا القول إن ظاهرة والكتاب المقدس الموحى و تتضمن علم انسات (انتروبولوجيا) خاصا ، او قل نموذج ثقافة روحية معينة وانها تفترض بالاضافة الى ذلك نموذج فلسفة ما ، في نفس الوقت الذي ترسم فيه هذا النموذج ، وتدفع الله . وثمة بعض الامور المشتركية في المسائل التي طرحها البحث عن المعنى المحقيقي ، باعتباره المعنى الروحي ، في المسيحية وفي الاسلام ، وفي تفسير الخيل وفي تفسير القرآن على التوالي. ولكن تبقى بين الفريقين بعض الاختلافات العميقة ؟ الا ان هذه الماثلات وهذه الاختلافات ستكون موضعاً للبحث ومجالاً للتمان من حيث بنيتها ذاتها .

<sup>(</sup>١) الهادي : وقد وضعناها في مقابل Guide مع ان الاستاذ كوربان يضع لهذه الاخبرة في ص . د من النص الفرنسي كلمة إمام . وهو غالباً ما يعطي هاتين الكلمتين معنى واحداً لأن الذرق الباطني نفسه، غالباً ما يعطيهن نفس المعنى . قالنبي هو المنذر أما الامام فهو الهادي . وفي الحديث النبوي : « أنا المنذر وعلي الهادي ، الجمالس المؤيدية ص ٩ د ١ » ، « يا علي بك يهدي المهتدون ، بحار الانوارج ٧ ، ص ٢ » . وفي القرآن الآية ٧ من سورة الرعد : « إنا أنت منذر ولكل قوم هاد » .

ثم ان ثمين المنى الروحي على انه غاية نحاول بلوغها، يتضمن اضماراً مفاده ان ثمة معنى ليس بالمنى الروحي ، وانه يمكن ان يكون بين هذا وذاك تدرج كامل ربما اوصلنا في النهاية الى كثرة من المعاني الروحية . واذن فان الامر برمته متعلق بالوعيمن حيث فعله الاولي، ذلك الوعي الذي يمكس وجهة نظر ما ، بما فيها من قوانين وقواعد ، لا تنفك ابداً قوانين وجهة النظر هذه وقواعدها . هذا الفعل الذي يكشف به الوعي ، لذاته ، عن وجهة النظر الذي التاويلية تلك ، لما يكشف له ، تدريحياً عن (معميات ) هذا العالم ، الذي عليه ان يقوم بتنظيمه وترتيبه . ولهذا ، ومن وجهة النظر هذه ، أثارت ظاهرة الكتاب المقدس في الاسلام وفي المسيحية بنيات متطابقة من جهة ، ومواقف وصعوبات ، من جهة تانيسة ، تختلف من هنا ومن هناك بقدر ما يختلف نمط الاقتراب من و المنى الحقيقي ، .

٣ - وأول ما تقتفي الاشارة اليه من هذه الصعوبات هو غيساب ظاهرة الكنيسة من الاسلام وعدم وجود اكليروس يتسلط على وسائل النعمة ؟ فليس في الاسلام جود عقائدي ولا سلطة حبرية ولا مؤتمر يحدد المقائد ، على عكس ما حدث للمسيحية . فقد حل الجود المقائدي المتسلط ، منذ ان كبحت الحركة المونتانية Montaniste في القرن الثاني للميلاد ، على الالهام النبوي وعلى التأويل الروحي بشكل عام . ومن جهة ثانية فان تفتح ونهضة الوعي المسيحي يعتبر اعلانا اكبداً ليقظة الوعي التاريخي في المسيحية . ولقد تركز الفكر المسيحي على امر حدث في السنة الاولى للميلاد . فقد سجل التجسد الالهي دخول الله في التاريخ فأصبح كل ما ينقله الوعي الديني نتيجة لذلك ، وعيا تاريخيا متمثلا بمعنى النص : وهو المعنى الحقيقي للكتابات المقدسة .

وبالطبع فاننا سنرى نظرية الحواس الأربع الشهيرة التي تأخذ لنفسها هــذا الشكل الكلاسيكي : « Littera ( sensus historicus ) gestu docet : quid

credas, allegoria; moralis, quid agas; quid sperus anagogia, (1) ومع هذا فانمن يريد دحضالنتائج المستخلصة منالبديهيات التاريخية والعلوم الاثرية القديمة باسم التفسير الروحي، سيكون بحاجة الى الكثير من الشجاعة. فالمسألةالتي لا نكاد نشير اليها.هنا ، هي مسالة معقدة . وسيكون لنــا ان نتساءل الى أي حد كانت ظاهرة الكنيسة ، في أشكالها الرسمة على الأقل ، شريكة في تسلط الملكة التاريخية والمعنى الحرفي . ويشارك ذلك الانحطاط الذي أدى الى الحلط ما بين الرمز والجماز ، في هذا التسلط ؛ كما لو كان البحث عن المعنى الروحانى ضرباً من الجازفة في حين ان الامر يختلف تماماً . فالمجاز نظرة مسالمة ، في حين الروحاني وتجدد على هامش الكنيسة في الصيخ الروحانية . فثمة امر مشترك بين النمط الذي يفهم به واحد مثل Boehme او سويدنبرغ التكوين والخروج ( السفر ) او الرؤيا ( الأبركاليبس )، والنمط الذي يفهم به الشيعة الاسماعيليون او الاثنا عشريون او حكماء الصوفية الالهيون من مدرسة ابن عربي ، القرآن ومجملالسنن التي توضح هذا النوع. وهذا الامر المشترك هو تلكالنظرة التي تتنضد فيها عدة تصاميم للكون وكثرة من العوالم التي يتماثل بعضها مع البعض الآخر . ولا يتركز الوعى الديني في الاسلام على واقعة من التاريخ ؛ وانما على واقعة مما وراء التاريخ . ( نعني بذلك انها ليست واقعة تاريخية بَعدية وانما هي واقعة تاريخية انعكاسية ) . وهذه الواقعة الاولية التي تتقدم تاريخنا التجريبي زمنياً ، هي ذلك التساؤل الالهي الذي يطرحه الله على ارواح الناس الذين سبقوا العالم الارضى في الوجود: ( أَلَــَــْتُ بَرَ بَسْكُـُم ٰ ? ) سورة الأعراف (الآية ١٧١). والموافقة الجذلى التي تجيب على هــذا السؤال تقيم ميثاقاً أبدياً من الأمانة (٢) .

 <sup>(</sup>١) يدل « النص ( بمناه التاريخي ) على الفصل ؛ فاذا كان مجازياً ، دل على المعتقدات ؛
 قاذا كان اخلاقياً ( معنوياً ) ، دل على الاعمال ؛ فاذا كان صوفياً ، دل على الآمال » .

 <sup>(</sup>٢) وذلك ما يسميه الامام ابر حنيفة النعان « بميثاق عالم الذر » ، فهو يفسر الآية ١٧١ هذه « وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم عل أنفسهم ألست بربكم قالوا بل=

وما يجيء الانبياء وتناويهم من حقبة الى حقبة ، وتعاقبهم في دور النبوة الا للنذكير بالامانة التي قطمت لهذا العهد . ومن مقالاتهم ( مقالات الانبياء ) تنتج حرفية الشريمة او القانون الالهي . اذن فالمسالة هي همذه : أثمة ما يدعو الى البقاء عند ظاهر النص؟ ( وعندها لن يكون للفلاسفة ما يفعلوه ) ام ان القضية هي فهم و المعنى الحقيقي ، ، أي الممنى الروحاني للحقيقة ؟

وبأفضل من هذا يعبر الفيلسوف الايراني الشهير ناصر خسرو ( القرب الخامس هـ . القرن الحادي عشر م ) وهو واحمد من اشهر وجوه العلم الاسماعيليين الايرانيين ، عما نقصده : والشريمة هي المظهر الخارجي ( الظاهر ) للحقيقة ، والحقيقة هي الوجه الداخلي (الباطن) للشريمة . . . انها الرمز (المثال) ؟ والحقيقة هي المرموز اليه ( الممثول ) . والمظهر الخارجي في تقلب مستمر مع حقب وادوار العالم ؟ اما الوجه الباطن فطاقة إلهية غير خاضمة المصير ورة » .

وليس بالامكان، والحالة هذه، تعريف الحقيقة كحقيقة بو اسطة معلى كما هو الحال في العقائد ولكنها تستدعي معرفين هداة ، وعارفين بالأسرار (أنبياء) يقودونها الى ذلك . ولكن النبوة مقفلة فلن يكون ثمة نبي بعد ؛ فيصبح طرح المسألة بهذا الشكل : كيف يمكن لتاريخ الانسانية الديني ان يستمر بعد خاتم

النبيين ? والسؤال وجوابه يشكلان الظاهرة الدينية في الاسلام الشيمي، ذلك ان التشيئع يستند الى علم النبوة يتسم فيصل الى علم إمامة . لهذا فإنا نبدأ همذه الدراسة بالتركيز على فلسفة التشيئع النبوية، تلك الفلسفة التي تجد مثنوية الشريعة والحقيقة بين مقدماتها، وتنحصر مهمتها في استمرار وحفظ معنى الايحساءات الإلهية الروحي، نمني المعنى الباطني المستور. وبدون هذا يقع الاسلام ورواياته وطرقه الخاصة، في التطور الذي اصاب المسيحية وجعل من النظم اللاهوتية نظما إيديولوجية اجتاعية وسياسية علمانية، وجمل والمخلصية، اللاهوتية مثلا وخلصية، احتاعية وسياسية علمانية،

وبالطبع فمندما يمثل مثل هـــذا الخطر في الاسلام فانه يمثل ضمن شروط مختلفة ، ولكنها شروط لم يتصد احد من فلاسفة الاسلام لتحليلها بعنق ، فلقد أهمل العامل الشيعي بكليته تقريباً مع انــه لا يمكن التفكير بمسير الفلسفة في الاسلام وبمعنى الصوفية ، بشكل مستقل عن معنى التشيئع . هذا ولا ننسى ان المرفان الاسماعيلي ( الفنوص (۱) \_ المرفة العليا الذوقية ) ، ومسائلها الكبرى، ومصطلحاتها الفنية كانت قد تكونت عند الشيعة الاسماعيلين قبـــل ولادة الفلسوف ابن سينا .

ولم يكن على الاسلام ان بواجه المسائسل ، التي تأتي عادة مما نسميه و بالوعي التاريخي ، ولذلك فقد ظل يتحرك بحركة مزدوجة في بعد عامودي : انها حركة تقدم من ( المبدأ ) وحركة رجوع نحو الاصل ( المعاد ) ، ذلك ان الصور هي في المكان وليس في الزمان . ولم يرَ مفكرونا اتجاه تطور العالم اتجاها

 <sup>(</sup>١) الفنوس: تعبير أطلقه الاستاذ بلوشيه في مجلة الدراسات الشرقية على كل التيارات والمذاهب الباطنية في الاسلام. ولكنه عاد فأخذ ، نظراً لتاريخه المسيحي معنى المرفة اللدنية انق تلقى في النفس القاء. ويعطيه الفنوصيون المسلمون اسم عرفان.

وبالطبع قان الفنوصية رما يتفرع عنها ، قدد كانت موجودة قبل ابن سينا ، لانها نشأت في ، سط الكوفة الهجمين وخصوصاً أيام الهتار بن عبيد الثقفي . انظر في هسنذا المعنى ماسيّنيون ( المهد ) ، ص ه ، ، والفصل المترجم في العربية ص ، ، ، وظهوزن ( الحوارج والشيعة ٤٣٤ـ ، ه ، ) والجزء الثاني من تاريخ المسعودي . « ٧ ) والجزء الثاني من تاريخ المسعودي .

أفقياً مستقيماً وانما رأوه في صعود. فالماضي ليسوراه نا وانما هو وتحت اقدامناه. وعلى هذا الهور تتدرج و معاني ه الايحاءات الالهيدة ، التي هي معان تتملق بتسلسلات (حدود) روحية ، وعلى مستويات تنفتح على ما وراء التاريخ من أوله. ففي هذا المستوى يتحرك الفكر دون ان يحسب حساباً للمحرمات التي يمكن الني يقيمها الجود المقائدي. ولكنه سيجابه الشريعة في الحالة التي ترفض فيها هذه الشريعة : الحقيقة . ذلك ان رفض النظر الصاعد ، هو رفض الحقيقة ، وهو ايضاً ما يميز أساتذة القانون [ الفقهاء ] من اهل النص في الدين الشرعي .

وليس الفلاسفة هم الذين افتتحوا المأساة ، فقسد ابتدأت غداة وفاة النبي . وتسمح لنا تلك المدونة الكثيفة التي وصلتنا من تعاليم أثمة الشيعة ، بتقصّي أثر هذه المأساة ، وتفهّم السبب الذي من أجله ، عرفت الفلسفة بعثاً رائماً في الةرن السادس عشر في وسط شيعي ، وفي ايران الصفوية بالذات .

ومكذا فان أفكار علم النبوة الشيمي لم تتوقف عن الحضور طيلة قرون طويلة . فلقد تأتى عنها المديد من المسائل، مثل مسألة التوكيد على هوية ملاك المعرفة (العقل الفعال)، وملاك الوحي، (الملاك جبريل الروح القدس)، ومسألة المعرفة النبوية في و تعطيلية ، الفارابي (() وابن سينا، وتلك الفكرة من ان حكة الحكاء الاغريق جاءت هي ايضاً من مشكاة الانوار اللدنية، وحتى فكرة الحكة الالهية التي هي لفويا Theosophia والتي ليست بالفلسفة تماما، ولا باللاهوت بالمنى الذي نعطيه حالياً لهذه الكلمات. وهكذا فان الفصل بين اللاهوت والفلسفة الذي يرجم الى المدرسية اللاتينية في الغرب، كان الامارة اللاهوت والفلسفة الذي يرجم الى المدرسية اللاتينية في الغرب، كان الامارة الاولى لهذه العمانية الميتافيزيقية التي أدت الى ثنائية الايمان والمعرفة، وتجاوزت فكرة والحقيقة المزدوجة ، التي كان يعلها ابن رشد، او على الاقسل وبعض الرشدين ، و ولكن هذه الرشدية تعزل نفسها عن فلسفة الاسلام النبوية.

<sup>(</sup>١) Agnosticisme : يجملها الاستاذ كوربان في غير هذا الموضع ( ص ٧٥ من النص المفرنسي ) في مقابل تعطيل . لذلك فقد استخرجنا منها تعطيلية . مع ان العلايم يجمل لها في ص ٣١٣ من « المرجع » : كلمة : « لاأدرية » .

ولهذا نراها تستنزف نفسها ؛ ولهذا السبب ذاته ظلت تعتبر ، ولفترة طويلة ، على انها كلمة الفلسفة الاسلامية الاخيرة في حين انها لم تكن سوى مأزق ، او حادث عرضي ظل مجهولاً لدى مفكري الاسلام المشرقيين .

إلى المتوقف هنا عند بعض النصوص ؟ فتعلم الأنمة الشيعة يسمح لنا بأن نغم كيف أن التفسير القرآني، والتأمل الفلسفي كانا مدعوين و ليجوهر ، احدهما الآخر . فلدينا مثلا حديث الإمام السادس جعفر الصادق ( ١٤٨ هـ ١٧٥٥ م ) ؟ الذي يقول فيه و أن في كتاب الله أموراً اربعة : العبارات ، والإشارات واللطائف ، والحقائق . فالعبارات ( ظاهر النص ) للعوام والاشارات للخواص واللطائف ( أي المعاني المستورة ) للأولياء والحقائق ( أي العقائد الروحية ) لأنبياء الله ( ) ، وبموجب تفسير آخر : وظاهر النص للسمع ، والاشارات للفهم واللطائف للتأمل والحقائق (العقائد السامية) تتعلق بتحقيق الاسلام كله».

مذه الاقوال هي صدى لقول الامام الأول ، علي بن أبي طالب ( ٤٠ هـ ٢٦٢ م ) : « ما من آية قرآنية الا ولها اربعة ممان : ظاهر وباطن وحــــــ و مطـــّــلع . فالظاهر الثلاوة والباطن الفهم والحد هو أحكام الحلال والحرام ، والمطـــّــلع ( المشروع الالهي ) هو مراد الله من العبد بها (٢٠ ) .

وتوازي هــــذه المعاني الأربع ، المعاني التي وردت في المعادلة اللاتينية التي ذكرناها أعلاه . ومع هذا ، فهنا هيء آخر ، فان تمييز المعاني تابع لتدرج أو (تسلسل) الروحي من عدد الذين تحدّد مراتبهم بكفاءاتهم الداخلية . ويشير الامام جعفر الى اشكال سبعة لنزول القرآن ( الوحي )، ثم يعرّف باشكال تسعة لقراءة وامكانية فهم النص القرآني أيضاً . اذن فان هذه الباطنية ليست بناء متأخراً أبداً . أنها اساسية اصلاً لتعلم الأثمة ولعلها ينبوعه ذاته .

 <sup>(</sup>١) تجد هذا الحديث في المقدمة التي يعقدها الملا محسن الفيض الكاشاني لتفسيره الشهير
 « الصافى » .

<sup>(</sup>٢) المرجع ذاته .

ويذهب عبدالله بن عباس ، وهو واحد من ألمع اصحاب النبي ، الى ما ذهب اليه الامام الاول ، فيقف في جمع غفير من النساس المجتمعين على جبل عرفات ( اثنا عشر ميلا من مكة ) ويسيح ، مشيراً الى الآية القرآنية ١٢ من سورة والطلاق ، [ والله الذي خَلَقَ سبع سَمَوات ومِنَ الأرض مثلهن ، يَتَنَزّل الأمر بَينهن لِتَعلَموا أن الله على كل شيء على يوان الله أحاط بكل شيء على الم همتها من بكل شيء على الم المعمم الناس ، لو فسرت هذه الآية امامكم كا سمعتها من رسول الله ، لرجمتموني ، ١١٠ . يعطينا هسذا الحديث نموذجا كاملا عن موقف الاسلام الباطني في مقابل الاسلام الشرعي و اسلام أهل النص ، ويجملنا نحسن فهم علم النبوة الشيمي الذي سنتكل عنه فيا بعد .

ولدينا حديث من السنة النبوية يمكن اعتباره ، و ميثاقاً » ا ن صح التمبير ، لجميع الباطنيين . و إن القرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطن ( وذلك على غرار الكرات السهاوية المغلثة بعضها بالبعض الآخر ) ، الى سبعة أبطن (٢) » . هذا الحديث اساسي في التشيع وسيكون كذلك لدى الصوفية وتوضيحه يعني وضع العقيدة الشيعية موضع التساؤل . هذا ولا يمكننا مقارنة التعليم أو المهمة التعليمة الي أو كلت للامام بتعليم السلطة الكنسية في المسيحية . فالامام ولي

<sup>(</sup>١) أما العلامة الطبرسي ( مجمع البيان ) فيورد نفسيراً آخر لابن عباس ويسنده الى أبي صابع . « قال ابن عباس ( في تفسير هذه الآية ): انها سبع أراضين ليس بعضها فوق بعض تفرق بينهن البحار ويظل جميمن السهاء ، والله سبحانه أعلم بصحة ما استأثر بعله » . وهذه الرواية ، لو صحت ، تشير الى جهل ابن عباس بالتفسير الدقيق الآبة . كا ان العلامة الطباطبائي ، لم يشير الى مثل هذه الرواية وان كان يورد روايات كثيرة في فضل ابن عباس ؛ ولكن انظو « رسالة الاصول الثلاثة . ص ٨ » كملا صدرا ، فالحديث ورد فيها .

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث مأخوذ من سفينة بجار الأنوار الشيخ عباس القمي (ج ٣ ص ٤٤) ؛ رذلك باستثناء القسم الذي وضعناه بين قوسين . كا تجد هـذا الحديث في مجلة مكتب تشيح ( عدد ٣ ) في مناقشات جرت بين الاستاذ كوربان والسيد محسد حسين طباطبائى ، والاستاذ كوربان يستشهد بنفس الحديث باستاده الى سفينة البحار وبدون القسم الذي وضعناه بين قوسين، فيبقى إن تكون هذه الاضافة إلحاقاً من الرواة او توضيعاً من المشراح .

ملهم والتعليم 'يرجع الى الحقائق ، نعني الى الباطن . واخيراً فان رجعة الامام الثاني عشر ، ( الامام المستور ــ المهدي ــ الامام المنتظر ) ، والذي سيتم في نهاية ( الكور (١٠) ) ، سيظهر باطن كل الايحاءات الالهية .

٥ — ولقد اعطت الفكرة الباطنية التي هي اساس التشييع واصل بنيانه ، أعطت أكلها وأثمرت خارج الوسط الشيمي الخالص ، (وسنرى ان هذا بالذات سيطرح اكثر من سؤال). لقد اثمرت لدى الصوفية كما اثمرت لدى الفلاسفة. فالتبطن الصوفي ينزع الى عيش السر الاساسي لنطق القرآن ، بين ثنايا النص القرآني . وهذا العيش ليس بدعة من بدع الصوفية، ويكفي لنعلم ذلك ان نرجع الى تلك الحالة النموذجية للامام جمفر ، فقد ظل تلاميذه صامتين ذات يوم احترامال لسكوته الذهولي بعد الصلاة حتى قال الامام «لم اتوقف عن ترديد هذه الآية حتى سمعتها من الذي قرأها على النبي » .

يقتضي اذن القول ان اقدم شرح روحي للقرآن ، انما يتكون من تماليم انمة الشيمة خلال احاديثهم الى تلامذتهم . ولقد اخذ الصوفيون مباده م عنهم في التفسير الروحاني . فاحاديث الإمامين الأول والسادس التي ذكرناها ، مدرجة في الحمل الاول من الشرح الصوفي الكبير الذي يجمع فيه روزبهان البقلي الشيرازي ( ٦٠٦ ه / ١٢٠٩ م) تأملاته الشخصية وتأملات سابقيه الجنيد – والسلمي الخ . وفي القرن السادس الهجري – الثاني عشر ميلادي – الشف رشيد الدين المشبدي شرحاً ضخماً يشتمل على التفسير والتأويل الصوفي ( بالفارسية ) . وبكتاب التأويلات الذي ألفه عبد الرزاق الكاشاني ، وهو ممثل جليل لمدرسة ابن عربي الصوفية ، يتجمع لدينا اكبر ثلاثة شروح عرفانية توضع المعرفة الذوقية العليا الصوفية في القرآن .

<sup>(</sup>١) Aion اصطلاح في علم اللاهوت ، وربما كان غير عوبي . والمقصود منه « وقت الظهور » . لكن يمكن ان نعطيه معنى « الكور » وهو نهاية العالم الجسماني حين ظهور الامام الذي ينلأ الارض عدلاً .

وثمة مؤلف يعود تاريخه الى سنة ٧٣١ م ١٣٣١ م وقد جاء غفلاً من اسم صاحبه لسوء الحظ ، وهو مكرس لحديث المماني الباطنية السبع ويحاول السيظهر ان المماني السبع تتعلق بالحدود التي يتم توزيع الروحانيين بحسبها ، ذلك ان كلا من مستويات المماني هذه يجيب على نموذج وجود وعلى حالة داخلية ؛ فتصبح المماني السبع هذه تابعة ومتعلقة بجدود سبع ينظمها السمناني ( ٧٣٦ هـ ١٣٣٦ م ) في شرحه الخاص .

ولدينا من ذلك مزيد . فشم عدد كبير من الفلاسفة والمتصوفين ، ممن لم يشرحوا القرآن كله ، وإنما اكتفوا بتأمل وحقيقة ، سورة واحسدة او آية منميزة . آية النور آية العرش النح ... ومن مجموع تفسيرات وتأويلات هؤلاء يشكل لدينا ادب ضخم . فقد كتب ابن سينا مثلاً تفسيراً لعدة آيات نسوق منها ، على سبيل المثال ، تفسيره لمطلع سورة الفلق (السورة ١٩٣٣ ، اي ما قبل الاخيرة ، من القرآن ) . فعنى الآية الأولى [قُلُ أُعُوذُ بِرَبُّ الفَلقِ ] ، لديه: وأعوذ بفالق ظلمات العدم بنور الوجود ، هو المبدأ الاول الواجب الوجود لذاته . وذلك من لوازم خيريته المطلقة الفائضة عن هويته المقصودة بالقصد الاول . واول الموجودات الصادرة عنه هو قضاؤه وليس فيه شراً اصلاً الاما الاول . واول الموجودات الصادرة عنه هو قضاؤه وليس فيه شراً اصلاً الا ما صار مخفياً تحت سطوع النور الاول منه ، وهو الكدرة اللازمة لماهيته المنشأة من صار مخفياً تحت سطوع النور الاول منه ، وهو الكدرة اللازمة لماهيته المنشأة من التأويل الروحي للقرآن يجب ان يكون منهلاً من مناهل التأمل الفلسفي في الاسلام .

ولن نستطيع أن نسوق هنا سوى بعض الامثـــال النموذجية الاخرى ( وتبقى جودة التفاسير الصوفية والفلسفية بانتظار بدء العمل ) . وعمثل بين آثار الملا صدرا الشير ازي الضخمة ( ١٠٥٠ هـ ١٦٤٠ م ) وتفسير ، للعرفان الشيمي ،

 <sup>(</sup>١) هذا النص من رسالة الشيخ الرئيس في تفسير المعوذتين. والرسالة مجموعة مع رسائل
 ١-رى مختلفة لشخصيات مختلفة في جامع صغير اطائل عليه الناشر امم «جامع البدائم». ط ١٠ممم معر ١٠ص ٢٦.

لا يبحث الا في بعض سور القرآن ولكنه مع هـــنا يشتمل على ما لا يقل عن سبماية صفحة كبيرة. اما معاصره سيد احمد العلوي، وهو مثله تلميذ مير داماد، فقد ألف تفسيراً فلسفياً بالفارسية ( وهو لا يزال مخطوطاً ) . وألف ابو الحسن العاملي الاصبهاني تأويلا يسمى ( مرآة الانوار ) ، وهو يشكل مقدمة مسببة لككل التفسير ات العرفانية الشيمية للقرآن . اما المدرسة و الشيخية ، فقد انتجت عدداً كبيراً من الشروحات العرفانية لسور وآيات منتقاة . هذا ولن نغفل ذكر التفسير الذي ألفه ، من معاصرينا : الشيخ محمد حسين الطباطبائي .

وفي مطلع القرن التاسع عشر ' عمل حكيم ( إلهي ) شيعي ' هو جعفر كاشفي على تجديد عمل ومهمة التفسيرات الروحانية فيقول مؤلفنا هذا : ان التفسيرات العامة تحتوي على حدود ثلاثة : التفسير والتأويل والتفهيم . فأما التفسير بعناه الدقيق فهو التأويل الحرفي النص ومداره العلوم الفقهية الاسلامية ' واما التأويل ( قاد الشيء واوصله الى اصله او الى أمه ' غوذجه الاصلي ) فهو علم مداره التوجيه الروحي والالهام الالهي ' وتلك درجة الفلاسفة المتقدمين وأما التفهيم ( ومعناه الحرفي إفهام الناس التفسيرات العليا ) فهو علم مداره فعل التفهيم بالله ' وإلهام" الله فاعله وموضوعه وغايته او قل منبعه وأداته وغايته وهو الدرجة العليا في الفلسفة . ومؤلفنا ( وهنا تكمن فائدته ) يسلسل المدارس الفلسفية من حيث تبعيتها لدرجات الفهم كما ترتبها فائدته ) يسلسل المدارس الفلسفية من حيث تبعيتها لدرجات الفهم كما ترتبها التفسيرات الروحانية القرآن . ولا يشتمل علم التفسير على فلسفة بالنسبة المحقيقة ولكنه مطابق لفلسفة المشائين ؛ أما علم التأويل فهو فلسفة الرواقيين ( حكمة الرواق ) لأنه علم – من – وراء – حجاب ( أو رواق ' ' ) . ( وببقى علينا الرواق ) لأنه علم – من – وراء – حجاب ( أو رواق ' ' ) ) . ( وببقى علينا

<sup>(</sup>١) لعل المؤلف يقصد الى ما ذهب اليه الرواقيون المسلمون من تمييزهم بين الكلام النفسي والكلام الحارجى . ( انظر في هسندا نهاية الاقدام الشهرستاني ، القاعدة الرابعة عشرة ، في حقيقة الكلام الانساني والنطق النفساني ص ٣١٨ وما يليها ) . وهذا تميز يشبه تميز الرواقيين بين نوعي العقل: «لوغوس ادياتيتوس» او العقل الباطن او الكامن؛ و «لوغوس بروفوريكوس» او العقل الطامن أو الشفاء من القول في النطق الداخلي والنطق والخارجي . ( المنطق ـ المدخل ـ ط. مصر ١٩٥٢ ـ ص ٢٠ ) .

مجث كامل عن الفكرة المأخوذة عن الفلسفة الرواقية في الاسلام). اما علمالتفهيم او التفسيرات التجريبية، فهو العلم المشرقي (حكمة الاشراق او الحكمة المشروردي والملا صدرا الشيرازي .

٣ -- ولعل ذلك الكتاب الجمهول المؤلف الذي ذكرناه (في الفقرة الخامسة) ، يساعدنا على الدخول الى طريقة عمل هذه التفسيرات التي وضع قواعدها المة الشيعة منذ البداية ؟ فهو يطرح هذه المسائل : ماذا يمثل النص الموحى به في لغة ممينة بالنسبة للحقيقة الخالدة التي يمثلها ؟ وكيف نتمثل ساق هذا الوحى ؟

ومن هذا المضمون الذي يطرح فيسه الحكيم الالهن المتصوف ، ﴿ الفيلسوف العرفاني ، هذه الاسئة ، يمكننا أن نتوقع الكيفية التي سيبدو له بها ، ذلك الجدل الصاخب الذي أثارته عقيدة الاعتزال التي هزت الجماعة الاسلامية في القرن الثالث للمجرة ( التاسم للمبلاد ) : هل القرآن مخلوق ام غير مخلوق ? ( انظر أدناه الفصل الثالث ١ . ب ) . ففي سنة ٨٣٣ فرض الخليفة المأمون عقيدة الاعتزال وتلت ذلك حقبة من العنت الشديد الذي لاقاه وأهل الصراط المستقم، من المتمسكين بحرفية الدين ، إلى أن أنقضت خمس عشرة سنة ، وجاء الحلمفة المتوكل ليقلب الموقف لصالحهم . أما بالنسبة للحكيم الالهي المتصوف ، فار الموضوع كله مسألة خطأ ، او بالاحرى مسألة طرحت بشكل خاطىء ، ذلك ان طرفي مذا الخيار ( نخلوق او غــــــير مخلوق ) لا يطالان ذات المستوى من الواقع ؛ فكل القضية متعلقة باستعدادنا لتصور الصلة الحقيقية بين كلام الله وكلام الانسان . ولسوء الحظ فانه لا السلطة الرسمية باختيارها موقفًا مع هذا المعنى او ذاك ولا اللاهوتيون الجدليون الذين التزموا بالقضية كانوا يملكون السلاح الفلسفي الكافي للنفلب على هــــــذه المسألة . وما خلاصة جهد اللاهوتي الكبير ابو الحسن الاشعري إلا اللجوء الى الايمان ( دون ان يسأل كيف ؟ ) .

 التفسيرية الروحانية لصالح النقد التاريخي، ذلك ان (الغربي) سيحاول ان يحيد به الى ارض ليست ارضه وان يفرض عليه نظرة جاءت من مقولات الفلسفة الفربية المحديثة، ولكنها تظل نظرة غريبة عن نظرته وعن فلسفته ولنمثل لذلك بسألتين غوذ جيتين : الاولى تحاول ان تفهم النبي مثلا من خلال وسطه وثقافته وشكل عبقريته ، والثانية مسألة الفلسفة التي ناهت تحت عبه تاريخها : كيف يمكن للتاريخ ان يكون حقيقة ?

وتحسبًا واعتبارًا منه لمرور الكلمة الالهنة الى لفظها الانساني ، فسمارض الفىلسوف المسألة الاولى وبشكل أساسى ، بعرفانيـــة علم نبوته . اذ تحاول التفسيرات العرفانية ان تفهم حالات النبوة وخاصة حالة نبي الاسلام ؛ متأملة نوعية علاقة النبي ليس (بزمنه) وانما بالينبوع الخالد الذي تفيض منه رسالته٬أي بالوحى الناطق بالنص . ويعارض المسألة الثانية ، او الثنائية التي تحبس التاريخية نفسها فيها ٤ بمقالة إن الحوهر الازلى (حقيقة القرآن) هو كلام الحق الذي يستمر بالهوية الالهية ، ومعها الهوية التي لا تتحلل ، وهي ليست بذات بداية ولا نهاية . وبالطبع فانه يظلبالامكانالاعتراض على هذه المقالة؛ اذ انه لن يوجد في هذه الحالة ، إلا احداث ازلية . ولكن ماذا تصبح فكرة الحدث ? وكيف نفهم دون خلف ، الافعال والاحاديث المنقولة لنا عن إبراهيم وموسى مثلًا قبل ان يوجد ابراهم وموسى ? يجيب مؤلفنا الجمهول ان هذا النوع من الاعتراضات برتكز على نمط وهمي من التصور . ويميز معاصره السمناني ، مستندأ في ذلك الى الآية ٢٣ من سورة : 'فصَّلْمَتْ [سنريهم آياتنا في الآفاق]؛ تمبيزاً تقنياً بين الزمان الآفاقي ، زمن العالم الموضوعي ، وهو زمن الكية المتجانس ، المتصل بالتاريخ الخارجي ٬ وبين الزمان الانفسي وهو زمن خالص . فليس للقـَـبُـل ولا للبِّمنْد؛ ذات المعنى عندما ترد في هذا الزمن بدلاً من ذاك؛ فثمة احداث حقيقية تماماً دون ان تكون لها عينية احداث التاريخ التجربي . ويصل سيد احمد الملوى (القرن الحادي عشر الهجرة ) السابع عشر للميلاد ) ، عندما يوا-، هذه المسألة ، الى ادراك بنية ازليــة يحل فيها نظام التزامن محل نظام تعاقب

الاشكال فيصير الزمان مكاناً، ذلك ان مفكرينا هؤلاء يفضلون ادراك الاشكال في المكان بدلاً من ادراكها في الزمان .

٧ - وتضيء الاعتبارات السابقة أمامنا تقنية د الفهم ، التي يلح عليهاتأويل الممنى الرحاني والتي يشير البها مصطلح دتأويل، نفسه و لهذا فانه من الطبيعى أن يكون الشيء عموماً ، والاسماعيليون خصوصاً ، أول الاساتذة الكبار في التأويل في كلها وافقنا على أن مسيرة التأويل نحالفة أموائدنا الجارية في التفكير ، كلها اقتضت مزيداً من انتباهنا . ونحن اذا اعتبرناها في ترسيمة العالم الذي هو عالمها ، لم يكن فيها شيء اصطناعي .

وتشكل كلمة «التأويل» مع كلمة «التنزيل» زوجاً من المصطلحات والمماني المنضادة المتكاملة. فالتنزيل يعني: الدين الوضعي او الكلام الذي أملاه الملاك على النبي. إنه إنزال هذا الوحي من الملأ الأعلى ، أما التأويل فهو على العكس ، انه عودة ورجوع إلى الأصل ، وبالتالي الى المعنى الحقيقي الأصلي الكتاب. إنه إعادة الشيء الى اصله. فالذي يمارس التأويل اذن هو شخص يحيد بالمقالة عسن ظاهرها الخارجي ويعيدها الى حقيقتها (كلامي بير). ذلك هو التأويل الذي هو كالتفسير الوحاني الداخلي أو قل كالتأويل الرمزي الباطني الخ.. وتحت فكرة التأويل تولد فكرة المؤول (المرشد ، الهادي، أو الامام عند الشيعة) ، فكرة التأويل تولد فكرة المجاز وعبودية الحرف ، خارج المنفى ، خارج الغرب ، فحرة هي سفر خارج المجاز وعبودية الحرف ، خارج المنفى ، خارج الغرب ، غوب بهارج الظاهر ، نحو المشرق حيث الفكرة الأصيلة المستورة .

ولا يمكن فصل اكتال التأويل في العرفان الاسماعيلي عن الولادة الروحية الجديدة ، فلا يسري تأويل النصوص دون الروح التأويلية ، وهو يمني كذلك مباشرة التأويل كملم ميزان. ومن هذه النظرة ليست كيمياء جابر بن حيان (١١)

السحرية ، سوى حالة تطبيقية للتأويل: تبطين الظاهر واظهار الباطن (الفصل الرابع). وتشكل بعض الازواج الاخرى من المصطلحات ، كامات مفاتيح من المصطلحات ، فلدينا الجال وهو التمثيل او الاستمارة وتقامه الحقيقة ، اي الحقيقة الواقعية والواقع الحقيقي . واذن فليس المعنى الررسي الذي يستخرج هو المجاز ، ولكن الحرف نفسه هو مجاز الفكرة . فالظاهر الخارجي البين البداهة في النص القشري ، هو القانون والمتن المادي للقرآن ، اما الباطن فهو هذا الشيء الداخلي المستور ، وحديث ناصر خسرو المذكور يعمر بامتياز عن هذه الثنائية .

وباختصار ، فإن في هذه الازواج الثلاثة من المصطلحات التالية ، الشريعة في مقابل الحقيقة ، والظاهر في مقابل الباطن ، والتنزيل في مقابل التأويل ، علاقة كملاقة الرمز بالجاز المرموز إليه . ولهذا فستكون هذه العلاقة كفيلنا ضد هذا الخلط البائس بين الرمز والجاز ، وهو الخلط الذي كشفنا عنه منذ البداية . فالمجازية تصوير اصطناعي ، قليل او كثير ، لعموميات وجردات يمكن معرفتها والتعبير عنها بسبل أخرى . اما الرمز فهو التعبير الوحيد الممكن المرموز اليه ، نعني للمعنى الذي ياثله . فلا يمكن فهم الرمز مرة واحدة نهائية ابداً . ويقوم الادراك الرمزي بتحويل المعطيات المباشرة ( الحسية واللفظية ) المدار من مستوى الى مستوى آخر . وبالمكس فإنه دون كثرة العوالم في نظرة صاعدة كما ألحنا الى ذلك ، ينعدم التأويل الرمزي لإنعدام المعنى والحل ، وهذا التأويل يفترض حكة إلهية تتاثل فيها العوالم بعض ، العوالم الفييبة والروحية ، والكون المكبر او الانسان الكبير ، والكون المصفر . ولقد اتسمت فلسفة دالاشكال الرمزية هذه كيس بفضل الحكة الالهية الاسماعيلية وحدها فحسب ، فللمقاد الماكم والمحدة والكون المكبر او الانسان الكبير ، والكون المصفر . ولقد اتسمت فلسفة دالاشكال الرمزية هذه كيس بفضل الحكة الالهية الاسماعيلية وحدها فحسب ، فللمقاد والكون المكبر او الانسان الكبير ، والكون المصفر . ولقد اتسمت فلسفة دالاشكال الرمزية هذه كيس بفضل الحكة الالهية الاسماعيلية وحدها فحسب ، فلينا والموالم المنه والحدة والمحدود المحدود المحد

والعدد لاول وهلة ، امارة منحى علمي، لكنه يذهب في تصور الاعداد مذهب الاحماعيليـــة والحوان الصفاء ومن قبلهم فيثاغورس ، فيجعلها ذات خواص سحرية . انظر في هــــذا الشأن عبد الرحمن بدري ; الالحاد في الاسلام .

و إنما يفضل ملا صدرا ومدرسته التي قدمت في سبيل ذلك جهداً رائماً .

ولا بد من أن نضيف إلى ذلك ما يلى: أن الخط الفكرى الذي يتمه التأويل؛ والنمط الذي يفترضه من الادراك ، يتعلق كله بنموذج عام من الفلسفة والثقافة الروحانية . ويضع التأويل المخيلة الواعية قيد العمل ، ذلك المخيلة التي سنرى الفلاسفة الاشرافيين وملا صدرا خاصة ٬ يظهرون عملها المتميز وقيمتها المعرفمة مالحاء شديد . فليس القرآن وحده ولا الانجيل وحده كذلك ، هو الذي يضعنا امام هذا الامر القاطم ، من أنه بالنسبة لهذا المدد أو ذاك من القراء المتأملين في القرآن والانجل ؛ يحمل النص معان إخرى ؛ خلاف ذلك الممنى المكتوب في الظاهر . ولا نظن أن في ذلك بنياناً ذهنياً اصطناعياً ، وأنما نفاذاً ابتدائياً قاطعاً مثل ادراك الصوت او اللون . ونحن نجد قسماً كبيراً من الادب الفارسي على هذا الفرار؟ ملاحم صوفية وأشعاراً وجدانك، ابتداءً بقصص السهروردي الرمزية ؛ حبث يوسّم هو نفسه المئــــل الذي أعطاه ابن سينا . وفي و ياسمين العشاق ، لروزبهان الشيرازي، شهادة بادراك المعنى اللدني لجمالالكائنات تمتد من طرف الكتاب الى طرفه الآخر ، اذ يمارس المؤلف فيها تأويلا طوعيا أساسما ومستمراً للأشكال العسية . فأي من فهم روزبهان وعرف ان الرمز ليس المجازية ، لم يدهش ابدأ عندما يعلم ان عديداً من القراء الايرانيين يخلصون من اشمار مواطنه الكبير حافظ الشيرازي الى معنى صوفي .

وبانها ما بلغ ايجاز هذه الاعتبارات ، فانها تجعلنا ، ونحن نحدد المستوى الذي به يفهم النص القرآني ، نستكشف ما يحمله القرآن للتأمل الفلسفي في الاسلام. واذا كانت الآيات القرآنية قد استطاعت ان تدخل في برهان فلسفي، فذلك لأن الملم المرفاني نفسه ، يدخل هو الآخر في علم النبوة ( انظر الفصل الثاني )، ولأن وعلمنة الميتافيزيقاء، وكذلك العلمنة التي تمتد جذورها في الغرب الى المدرسية ، لم تحدث ابداً في الاسلام .

والآن ؛ اذا كانت الصفة النبوية لهذه الفلسفة قد تغذت من هذا البنبوع

[ التأويل القرآني ] ، فلأن السَند يرث من ماض يعطيه حياة جديدة وتطوراً اصيلاً، ولأن الآثار الاساسية لهذا الماضي، قد نقلت اليها بفضل جهد عدة أجيال من المترجمين .

#### ۲ – الترجمات

موضوع الكلام هنا ظاهرة ثقافية ذات اهمية رئيسية . نستطيع ان نعر فه بأنه ادماج الاسلام ، مأوى الانسانية الروحية الحياتي الجديد ، لكل ما وصلت اليه الثقافات التي سبقته في الشرق والغرب . من هنا فان ثمة مدى ضخما يرتسم امامنا : الاسلام يقوم بتسلم إرث اليونان (وفيه الحقيقي منالآثار وفيه المنحول) ثم ينقل هذا الميراث ، نتيجة لعمل مترجي مدرسة طليطة ، الى الغرب في القرن الثاني عشر . وانه ليمكن مقارنة غزارة ونتائج هذه الترجات من اليونانية الى السريانية ، ومن السريانية ، ومن السريانية ، بترجات التي تمت الفقه البوذي الماهاياني ، من السنسكريتية الى الصينية ، او بالترجات التي تمت في القرنين السادس والسابع ، بسبب نوعة شاه أكبر الاصلاحية ، من السنسكريتية الى الفارسية .

وبإمكاننا تمييز مركزين للعمل: ١ - فلدينا اعمال السريان من جهة ، نعني العمل الذي تم بين شعوب غرب وجنوب الامبراطورية الايرانية الساسانية من الآراميين. وهذه الاعمال تدور أساساً حول الفلسفة والطب. وفيا عدا ذلك فان المراكز التي تبوأها النسطوريون في عسلم المسيحية وفي التأويل ، (وذلك بتأثير اوريجين على مدرسة الرهما) لا يمكن نكرانها وخصوصاً في مبحث عن مسائل علم الامامة عند الشيعة مثلا. ٢ - ولدينا من جهة ثانية ما يمكن تسميته بالتقليد الدوناني - المشرق في شمال وشرق الامبراطورية الساسانية ، والتي تدور أعمالها بشكل رئيسي حول الكيمياء السحرية ، وعلم الفلك ، والفلسفة ، وعلوم الطبيعة بما في ذلك و العلوم السرية ، التي تشكل جسماً واحداً مع هذه النظرة الكون .

ولا بد من ان يكون تاريخ وتقلبات اللغة السريانية حاضراً في أذهاننا؟
 ولو باختصار على الاقل ؟ اذا ما اردنا ان نفهم الدور الذي لعبه السريان كمعرفين
 للغلاسفة المسلمين بالغلسفة اليونانية .

فقد تأسست ومدرسة الفرس، الشهيرة في الرها ، في اللحظة التي كان 'يسلم الامبراطور جوفيان فيها الفارسين ، مدينة نصيبين (حيث ظهر اول مترجم للآثار الفلسفية اليونانية الى السريانية تحت اسم بروبيس ) . وفي السنة ١٩٩٩ أففل الامبراطور البيزنطي زينون هذه المدرسة (مدرسة الرها ) بسبب نزعتها النسطورية. إلا ان بعض الاساتذة والتلامذة ، بمن ظلوا أوفياء للنسطورية لجأوا الى نصيبين حيث أسبوا مدرسة جديدة أصبحت فيا بعد ، مركزاً لاهوتيا وفلسفياً . وبالاضافة الى ذلك فقد أسس الملك الساساني كسرى انوشروان ( ٥٢١ - ٥٧٥ ) مدرسة في جنديسابور في جنوب الامبراطورية الفارسية وكان أسانذتها في غالبيتهم من السريان . ومن جنديسابور هذه احضر الخليفة المنصور الطبيب جورجيوس بن مختيشوع . فاذا اخذنا بعين الاعتبار ان الامبراطور جوستنيان أقفل مدرسة أثينا في سنة ٢٠١٩ وان سبعة من الفلاسفة الأفلوطينين المشرقي غداة المجرة أي في سنة ٢٠٢ .

والاسم الكبير الذي يسود هـنه الحقبة هو اسم و سرجيوس الرأس عيني ، (توفي في القسطنطينية سنة ٣٣٥) . فقد كان ذا حيوية خصبة حقا ، وبخلاف بعض الآثار الشخصية ، ترجم هذا الراهب النسطوري قسماً كبيراً من آثار جالينوس وآثار ارسطو المنطقية الى السريانية. ولا بد لنا ونحن نؤرخ لهذه الحقبة من ان نمسك بأسماء : بود (۱۱) ( مترجم كليلة و دمنة الى السريانية )

 <sup>(</sup>١) بود: هو (البرديوط بود) ، كاهن مسيحي نقل كتاب كليلة ودمنة من الفهاوية الى السريانية ؛ رقد عثر على نسخة الكتساب المستشرق الالماني (سوسين) سنة ١٨٧٠ في بادة ماردن .

و أخود ُميّه (۱) ( ٥٧٥ ) ثم أسماء سيو بخت (٢) ( ٢٦٧ ) و يعقوب الرهاوي ( ٢٦٣ – ٢٠٨) وجورجيوس و اسقف العرب ، ( ٢٦٤ ) من بين الكتاب السريان اليماقية . و بخلاف المنطق الذي أهدى فيه بولس الفارسي (٢) رسالة الى الملك الساساني كسرى انوشروان ، فقد كانت بجامع الحكمة المرتبة على شكل تاريخ فلسفة هي التي أثارت اهتام الكتاب والمترجمين السريان. ونظراً لانشفالهم بمقيدة النفس الافلاطونية فقد كان الحكماء اليونان وخصوصاً أفلاطون، يمتزجون عندهم بوجوه الرهبان الشرقيين. ومما لا شك فيه هو ان الفكرة المكونة في الاسلام عن و الأنبياء اليونان ، لم تكن بدون تأثير ، علماً بأن الحكماء الاغريق يأخذون إلهامهم من و مشكاة الانوار اللدنية » .

وعلى ضوء هذه الترجمات اليونانية – السريانية ، بدأ مشروع الترجمات منذ القرن الثالث للهجرة ، كاستمرار اوسع وأكثر منهجية لمملل أثار الاهتام في السابق وأرضى ذات الاغراض الحالية اكثر بما بدا تجديداً. ولقد كان في شبه الجزيرة العربية وفي الفترة السابقة للاسلام ، عدد كبير من الاطباء النسطوريين من خريجي جنديسابور.

وقد تأسست بغداد في سنة ۱٤٨ هـ ــ ٧٦٥م. وفي سنة ٢١٧هـ الموافقة لسنة ٨٣٢٦م بنى الخليفة المأمون بيت الحكمة وائتمن يحيى بن ماسويه ( ٢٤٣ هـ ٨٥٧م )

<sup>(</sup>١) أخودميه : من المترجمين اليماقبة ايضاً . انظر فيه ملاحظات نلينو في «الشرق الحديث» مجلد ١٠ ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) بولس الغاربي: هو نصراني نسطوري ركان ماماً بالمارف الفلسفية ريممل في خدمة كسرى أوشروان. والكتاب المقصود هو كتاب في المنطق وكتب بالسريانية. أما من حيث المضمون فانالكتاب يميل الى تقديم العلم وبالتالي الفلسفة على الدين. انظر خصوصاً ما يقوله « ده بور» فيه في ترجمته العربية عن ٢٠، والتمفيب القيم الذي يعقب الاستاذ الج ريده به عليه. وفيه يميل ابو ريده ، متابعاً في ذلك بول كراوس، وعبد الوهاب عزام في تقديمه لكتاب كليلة ودمنة، الى القول بأن بولسهذا هو كتاب كليلة ودمنة، الى القول بأن بولسهذا هو نفسه برزويه الطبيب الذي يتحدث إن المقفى عنه في كتاب كليلة ودمنة.

عليه ، الى ان خلفه تلميذه الخصب الشهير حنين بن اسحق ، المولود في الحيرة من عائلة ترجع بنسبها الى القبيلة المربية المسيحية عبّاد ( من ١٩٤ هـ - ١٠٩ م الى ١٩٠ هـ - ١٩٠ م ) . وكان حنين أشهر مترجم للمؤلفات اليونانية الى السريانية والعربية دون أدنى شك ، وتقتضي الامانة علينا ان نضيف إسم ولده اسحق بن حنين (توفي سنة ١٩٠ م) وابن أخيه حبيش بن الحسن الى جانب اسمه لقد 'وجد مركز حقيقي للترجمات قام به فريق ، يوفق او يترجم ، من السريانية الى العربية في الغالب،أو من اليونانية الى العربية مباشرة في النادر من الاحيان وما ان كان القرنان الثالث والرابع ، حتى كانت الاصطلاحات الفنية كلها، سواء في اللاهوت او في الفلسفة ، قد توفرت للعربية . ويجب ألا ننسى ، برغم هذا ، ان المفاهيم قد اصبحت تعيش الآن مجياة عربية خالصة ( بالرغم من انها ذات اصل أعجمي المفكوين الأكثر تأخراً من الذين كانوا لا يعرفون اليونانية ، يمكن اس يقود الى ماقات كبيرة .

وثمة أسماء اخرى لمترجمين آخرين لا بد من الاشارة اليهم: فلدينا يحيى بن البطريق ( مطلع القرن التاسع الميلادي ) وعبد المسيح بن عبد الله بن الناعمة الحصي ( من النصف الاول من القرن الناسع ) وهو مناعد الفيلسوف الكندي ، ومترجم سوفستيقا وفيزيقا ارسطو والسلاهوت الشهير المنسوب الى ارسطو . ولدينا الاسم اللامع لقسطا بن لوقا ( ولد حوالي سنة ١٩٢٠م ) وهو من اصل بعلبكي حوالي سنة ١٩٠٠م ) وهو من اصل بعلبكي ( الهليوبوليس اليونانية في سوريا ) وكان من سلالة يونانية مسيحية . وهو فيلسوف وطبيب وفيزيائي ورياضي ترجم شروح الاسكندر الأفروديسي وبوحنا فيلوبون على فيزيقا ارسطو ، وبعض الشروحات الجزئية عن الكون والفساد ورسالة في الدستون على فيزيقا ارسطو ، وبعض الشروحات الجزئية عن الكون والفساد ورسالة في الدستون بين الروح والعقل ، وهي معروفة بشكل مؤلفاته الشخصية رسالته عن الفرق بين الروح والعقل ، وهي معروفة بشكل خاص ، وكذلك بعض أبحاثه ، عن العلوم الخفيسة ، حيث تشبه شروحاته ،

وبشكل مثير ٬ أمجاث علماء نفس الشفاء في ايامنا هذه .

هذا وانه ليستحيل علينا الدخول في تفصيلات هذه التراجم اذ ان بعضها لا ليس سوى عناوين وردت في فهرست ابن النديم في القررب العاشر ، وبعضها لا يزال مخطوطاً لم يطبع بعد. وفي الاجمال فان المترجين قد عنوا في اعمالهم بترجمة مجمل اعمال ارسطو بما في ذلك بعض شروح الاسكندر الافروديسي وتامسطيوس ( وخلاف هذين الشارحين معروف تماماً لدى فلاسفة الاسلام ، والملا صدرا يلمح الى ذلك . وقد كان للكتاب Lumbdu من الميتافيزيقا أهمية قصوى بالنسبة ليظرية كثرة الحركات السماوية ) . اما ما كان معروفاً من افلاطون الحقيقي فلا يكن مناقشته هنا ، ولكننا ننوه هنا منذ الآن بأن الفيلسوف الفارابي ( انظر يمكن مناقشته هنا ، ولكننا ننوه هنا منذ الآن بأن الفيلسوف الفارابي ( انظر

<sup>(</sup>١) عافيون : هو أغاثافيون عند الماصرين ، وأغافيون عند ابن النديم وعافيون عنسد الشهرستاني . يقول الشهرستاني ( الملل . ج ٢ ص ٤ ) : « الصابئة قالوا بعافيون وهرمس وهما شيث وادريس عليها السلام ولم يقولوا بغيرهما من الأنبياء . ويقول : « ونقلت الفلاسفة عن عافيون انه قال المبادىء الاولى فيه ( العلل . ص ه ٤ ).

الفصل الخامس ) ، قد كتب مبحثًا قيمًا عن فلسفة أفلاطون متحدثًا عن كل حوارات، على التوالي وهو يطبق منهجًا بماثلًا على فلسفة ارسطو .

ولا بد من تأكيدنا على الاثر الكبير الذي كان لبعض المؤلفات المنحولة. فثمة اولاً لاهوت(ارسطو، الشهير وهوكما نعلم ليسسوى شرح لآخر ثلاث منتاسوعات ازدهرت فيها الافلاطونية المحدثة على بدالنساطرة في بلاط الساسانيين. (والى هذه الحقبة نفسها ، يعود بجملاالكتابات المنسوبة الى ديونسيوس الأيروباجي). ويفسر هذا المؤلِّف؛ الذي هو في اساس الافلاطونية المحدثة في الاسلام؛ ارادة الجم عند المديد من الفلاسفة بين ارسطو وافلاطون. ومع هذا فان كثيرين أبدوا شكوكاً حول نسبته وفي مقــدمتهم ابن سينا ( الفصل الخامس ) ، فيما وصلنا من الاثارات ، التي تعطى ايضاً معلومات دقيقة عما يمكن ان تكوّنه فلسفته الشرقية ( طبعة عبد الرحمن بدوي مع بعض شروح وأنجــــاث الاسكندر الافروديسي وثامسطيوس . القاهرة ١٩٤٧ ) . وقد وجد الفلاسفة المتصوفون في ذلك المقطع الشهير من التاسوعات و وأحياناً أفيق الى نفسى(١) ، نموذجاً من الممراج النبوي أحدثته النجربة الصوفية كا رأت فيه نموذج الرؤيا التي تتوج جهد الحكم الالمي الغريب المتوحد . هذا ﴿ الاعتراف الدَّمولي ، في التاسوعات ، ينسبه السهرورديالي افلاطون نفسه وأثره بيتن عند مير داماد (١٦٣١/١٠٤١). ويكرس قاضي سعيد القمي ( من القرن السابـم عشر ) في ايران شرحاً للاهوت

يقصد المؤلف الى هذا المقطع من « ناسوعات » أفلوطين : « إني ربما خلوت بنفسي وخلمت بدني جانباً وصوت كاني جوهر مجرد بلا بدن ، فأكون داخلاً في ذاتي راجماً البها خارجاً من سائر الاشياء ، فأكون العلم والعالم والعملوم جيماً ، فأرى في ذاتي من الحسن والبهاء والضياء ما أبقى له متمجباً بهتاً. فأعلم أني جزء من أجزاء العالم الشريف الفاضل الألهي، ذو حياة فعالة». وهذا الصكلم يود تحت عنوان « كلام له يشبه رمزاً في النفس الكلية » . ( المعمر الاول \_ في النفس ص ٢٢) . وقد جمع التاموعات فرفوريوس الصوري وترجمها الى المربية عبد المسيح ابن الناعمة المحدين المحتمم المفيلسوف « الكندي » . وسمي الكتاب يوم ترجم بكتاب « ارتواج على الروبية » ونحل على ارسطو .

ارسطو ( القسم الثالث نفس المرجع ) .

وقدنالت ترجمة Liber de Pamo [التفاحة] الفارسية وهي لأفضل الدين الكاشاني من الفرن الثالث ، وتلميذ نصير الدين الطوسي ، ( وهو كتاب يظهر فيه أرسطو المحتضر امام تلاميذه بدور سقراط في فيدون ) ، إقبالاً كبيراً . وينبغي ان ننوه اخيراً بكتاب منسوب الى ارسطو ايضاً ، ( كتاب في الخير الخالص ان ننوه اخيراً بكتاب منسوب الى ارسطو ايضاً ، ( كتاب في الخير الخالص ان رتجمه الى اللاتينية في القرن الثاني عشر جيرار دي كريون تحت عنوان للفواد للاتينية في القرن الثاني عشر جيرا وي كريون تحت عنوان المناف ا

وانه ليستحيل علينا هنا التنويه بميا نحل على افلاطون وعلى بلوتارك وعلى بطليموس وفيثاغورس ، ولكنا نشير الى انهيم كانوا ينابيع أدب غزيرة في الكيمياء السحرية والخصائص الطبيعية والفلك . ونحن نرى لزاماً علينا ان نحيل الى اعمال جوليوس روسكا وبول كراوس .

٢ – فالى جوليوس روسكا بالذات يعود الفضل في ابطالورد المفهوم المحدود الأشياء الذي ظل راجحاً زمناً طويلاً. وإذا كانالسريان هم الوسطاء الأساسيون في الفلسفة والطب إلا انهم لم يكونوا الوسطاء الوحيدين ذلك أن التيار الذاهب

<sup>(</sup>١) كتاب « الخير المحض » من الكتب المنسوبة خطأ لارسطو . مؤلفه الحقيقي هابرفلس». راجع البحث القيم الذي عرض فيه الدكتور عبد الرحمن بدري لآراء جميع المستشرقين الذين بحثوا في هذا الكتاب . ( الافلاطونية المحدثة عند العرب ، دراسات اسلامية ـ ١٩ ـ ) . يقول الدكتور بدري : « عرفت اوروبا اللاتينية كتاب « الخير المحض » في الربع الاخير من القرن الثاني عشر ( السادس للهجوة ) وعرفته انه لأرسطاطاليس لا لأبرقلس ولا لاي محدث يهودي او مسلم . ومنذ هذا التاريخ اصبع يدرس على انه من عمد الحيات ارسطاطاليس . وعن طريقه دخل ابرقلس والافلاطونية المحدثة في عهد مبكر جداً التفكير الفلسفي في العصور الوسطى المسيحية ، كا حدث تماماً في التفكير الاسلامي بفضل كتاب « اثولوجيا ارسطاطاليس »

من الرافدين الى ايران لم يكن التيار الوحيد . فينبغي ألا ننسى الدور الذي المبه الماماء الايرانيون قبلهم في بلاط العباسيين وخصوصاً في الفلك . وكذلك فان وجود بعض المصطلحات التقنية الفارسية (النشادر مثلاً وهي الأمونياك) يظهر أفضلية البحث عن الوسائط بين كيمياء اليونان السحرية وكيمياء جابر بن حيان في مراكز التقاليد اليونانية المشرقية في ايران عما في سواها .

ولقد اضطلع نوبخت الفارسي و و ما شاء الله اليهودي بمسؤوليات مدرسة بغداد مع ابن ماسويه . وعمل ابو سهل بن نوبخت مديراً لمكتبة بغداد ابان خلافة هرون الرشيد ومترجماً لمدة اعمال فلكية من الفهلوية الى العربية . وهمذا الفصل من الترجيات (الفهلوية) (او الفارسية الوسطى) الى العربية دو أهمية كبرى. (اذ ان مؤلفات طينقروس البابلي (ا) و Potitus Valens المرومي (ا) الفلكية اكانت قد ترجمت الى (الفهلوية) . اما ابن المقفع فقد كان واحداً من الهر المترجين وهو فارسي ترك الزراد شتية الى الاسلام . وثمة عدد كبير من العلماء الأصيلين من طبرستان وخراسان او باختصار امن ايران الشهالية الشرقية او ما يسمى وبايران الخارجية ، في آسيا الوسطى المن من ايران المهالية الشرقية او ما يسمى وبايران الخارجية ، في آسيا الوسطى ابن سهل من سرخس في جنوب (مرو) ومحمد بن موسى الخوارزمي اب الجبر العربي المرومو بحثه في الجبر الى سنة ٥٢٠ م تقريباً ) إلا انه بعيد عن ان يكون عربيا (وبعود بحثه في الجبر الى سنة ٥٢٠ م تقريباً ) إلا انه بعيد عن ان يكون عربيا المروزي ) (نسبة الى مرو) و (احد الفرغاني ) (وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) (نسبة الى مرو) و (احد الفرغاني ) (وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) (نسبة الى مرو) و (احد الفرغاني ) (وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) (نسبة الى مرو) و (احد الفرغاني ) (وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) (نسبة الى مرو ) و (احد الفرغاني ) (وكان لاتين القرون الوسطى

<sup>(</sup>۱) هو تينكلوس البايلي عند ابن النديم او طينقروس . ( ص ۳۹۱ ط. مصر ) وللأول كتاب ه الرجوه والعدرد » والثاني كتاب ه المواليد على الوجوه والحدود » . وربما كارن هو نفسه هتينكلوش البابلي» الذي يذكره القفطي في ص ١٠٤ من تأريخ الحكها، او ه طينقروس» الذي يذكره في صفحة ٢١٨ . وفص القفطي ماخوذ بحرفيته عن الفهوست » .

 <sup>(</sup>٣) هو « فاليس اارومي » عند ابن النديم في صفحة ، ٩ ٣ من الفهرست ط. مصر . وهو فلكي له كتاب « المدخل الى صناعة النجوم » ركتاب « المواليد » وهو « فاليس المصري » و « آليس الرومي » عند القفطي صفحة ١ ٨٨ من تأريخ الحكماء .

وعند ذكر بلغ تتحرك مخاطري ذكرى تلك المائلة الفارسية (البرامكة) التي جاءت على رأس اعمال الخلافة من سنة ٢٥٧ الى ٨٠٤ م، مجددة لتلك الدفعة من الفارسية . كان اسم جدهم برمك ومعناه الحسب الوراثي لكبير كهان معبد نوبهار البوذي في بلخ (او nova rihâra بالسنسكريتية) حيث حولته الاسطورة الى معبد للنار . ولقد استمر كل الذي اخذته بلغ (ام المدن) من الثقافسة اليونانية والبوذية والزرادشتية والمانية والمسيحية والنسطورية خلال العصور . (وقد أعاد برمك بناءهاسنة ٢٧ عندما دمرت) . وباختصار فلقد اتخذت الكيمياء السحرية والرياضيات والفلك والتنجيم والطب وعلم المعادن، ومعها ادب منحول كامل ، مقراً لها في المدن المنتشرة على طريق الشرق الكبرى ، الطريق السبق سبق ان اتبعها الاسكندر .

وكا ألحنا أعلاه ، فان وجود عدة مصطلحات تقنية فارسية بالمربية يجبرنا على ان نبحث عن مصادرها في الاراضي الفارسية الشهالية الشرقية وفي الفترة السابقة لدخول الاسلام. من هذه المدن، ومن وسط القرن الثامن بدأ سير الاطباء الكياويين والفلكيين نحو مقر الحياة الروحية الجديد الذي خلقه الاسلام. وتلك ظاهرة مفهومة . فكل هذه العلوم (كيمياء ، فلك الى آخره ) تشكل جسماً واحداً مع هذه النظرة الى الكون التي لم تسع الارثوذكسية المسيحية الا الى تدميرها، لأن الحالة في المشرق كانت مختلفة عن الحالة في الامبراطورية الرومانية (الشرقية والفربية) . وكلما اتجهنا نحو الشرق كلما ضعف أثر الكنيسة الكبرى. (من هنا كان يحسن في مقابل ذلك القاء النسطوريين) . ولقد كان مصير ثقافة برمتها في الميزان ، تلك الثقافة التي يسميها اشبنغار والثقافة السحرية ، ثم يضيف اليها لسوء الطالع الصفة العربية ، وهي صفة لا تطابق المحتوى المراد اطلاقاً . وإنه لمن سوء الحظ ، كما يأسف لذلك (روسكا) ان يتوقف أفق المراد اطلاقاً . وإنه لمن سوء الحظ ، كما يأسف لذلك (روسكا) ان يتوقف أفق

وتوصلنا الملاحظة السابقة ، ونحن نتكلم عن ترجيات السريان لفلاسفة اليونان والاضافة الملية التي حملها فرس الشهال الشرقي الى ان ثمة امراً ناقصاً ولا بد من أن نضيفه اليها وهو ما نشير اليه باسم المعرفة الذوقية او الغنوصية . فثمة أمر مشترك بين الغنوصية المسيحية في اللغة اليونانية والمعرفة الذوقية والغنوصية في البهودية والاسلام ، وبين عرفان الشيعة والاسماعيلية . فلقسد ابتدأنا الان ، وأكثر من أي وقت مضى ، بمعرفة آثار العرفان المانوي والمسيحي الواضحة ، في العرفان الإسلامي ويقتضي ألا نغفل استمرار العقائد (التيوسوفية ) الحكية الالهية لفارس الزرادشتية القديمة ، فبعد ان أدبجتها عقرية (السهروردي ) في بنيان الفلسفة الاشراقية (انظر ترجمته في الفصل السابع من هذا الكتاب ) رسخت ولم تعد تغيب حتى أيامنا هذه .

يسمح لنا ، كل هذا ، بأن نتبصر بموقف الفلسفة الاسلامية من خلال نور جديد . وفي الواقع فلو ان الاسلام لم يكن سوى الدين الشرعي ، دين الشريمة ، لما وجد الفلاسفة مكانهم فيه ، ولوجدوا أنفسهم امامباب مشتبه ، وعلى كل فانهم لم يتوانو في اثبات ذلك طيلة قرون طويلة خلال الصعوبات التي واجهتهم مع الفقها ه . ومن جهة ثانية فاذا اعتبرنا ان الاسلام المتكامل ليس الدين الشرعي الظاهر البسيط ، وافا ذلك الكشف والدخول واظهار الحقيقة المستورة او الباطن ، اذن لأخذت الفلسفة والفيلسوف معنى آخر تماماً . وعلى كل فقليلا ما نظر اليه من خلال هذا الوجه . ومع هذا فان التعريف المطابق لدور الفلسفة يجب ان يؤخذ من تأويل حديث و القبر » الشهير كا يرد عند الشيعة الاسماعيلية اصحاب العرفان الاصيلين في الاسلام . الفلسفة هنا هي القبر الذي يجب ان يموت فيه اللاهوت ليبعث من مرفة ذوقية غنوسية ، في عرفان .

ولكي تعرف الشروط التي سمحت للغنوصية بالاستمرار في الاسلام ، فلا بد من ان تعود لما أشرنا اليه من غياب ظاهرة الكنيسة ومنشآت اخرى مثل الجمامع ، كما اشرنا لذلك في فقرة سابقة ، وأنت تجد لدى هؤلاء المرفانيين ظاهرة اخرى هي ظاهرة الامانة ولرجال الله ، للائمة الهادين. ولهذا فانه يجب ان يمثل هنا اولاً ، ولمرة الاولى في ترسيمة تاريخ الفلسفة الاسلامية مبحث عن هنذ الفلسفة النبوية التي هي الصورة الاصيلة والثمرة الآنية للوجدان الاسلامي .

وبحث مثل هذا لا تمكن تجزأته . واذن فإنا نعطي هنا محاولة اجالية في التشيع في شكليه الاساسين . ونحن لا يمكننا ان نسأل خيراً من المفكرين الشيعة (حيدر آملي مرداماد ملا صدرا السخ ...) توضيحاً لمقالات الأنمة المعصومين المقائدية ، اذ لا بد لبحثنا من تجسيد المناصر التي تمتد من القرن الاول حتى التاسع الهجري ونحن لا نقصد من هذا إلا تعميتي المسألة الجوهرية التي طرحناها منذ البدابة .

الفصل الثاني

. التشيع

والفلسفة النبوية

### ملاحظات أولية

لمل الدلالات التي بمثناها سابقا ، وهي المتعلقة بتأويل القرآن باعتباره منبعاً للتأمل الفلسفي ، قد أوحت سلفاً بأنه يكون غير سلم ان نعود بترسيمة الحياة الروحية ، وحياة التأمل الفلسفي في الاسلام الى الفلاسفة المتهلينين ( أو الآخذين بالهلينية ) والى لاهوتيي الكلام السنية والصوفية . وقد كان من الملاحظ في المباحث العامة المتعلقة بالفلسفة الاسلامية ، ان الدور والأهمية القاطعة التي كانت الفكر الشيعي في ارتقاء الفكر الفلسفي في الاسلام ، لم تؤخذ بعين الاعتبار اطلاقاً لا بل كان بين صفوف المستشرقين حيا لهابعض التكتم والميل الذي يصل الىحد العداء ؛ وهم في ذلك على وفاق مع الجهالة التي كان يعلم الاسلام السئنة به بعض مسائل التشيع الحقيقية . وليس في امكاننا الآن ، إثارة كل الصعوبات التي تحول دون وصول النصوص الينا . فان نشر بعض المصنفات الاسماعيلية الكبار لم يبدأ به إلا منذ ثلاثين سنة ، وقد ضاعفت المطبعة الايرانية من طباعة المتون الشيعية الاثني عشرية الكبرى . ومثل هذه الوضعية تستدعي بعض الملاحظات الأولية .

١) بالنظر لانمدام تناول دراسة لاهوت وفلفة الشمة من خيلل

المتون الكبرى التي تمتد من السنن التي تركها الأثمة ، الى الشروحات التي أعطيت خلال القرون التي تلت ، فقد اكتفي بتفسيرات سياسية واجتاعية لا تتصل بغير التاريخ الخارجي وقد تنتهي الى تحريف ، واستنتاج ظاهرة التشيئم الدينية استنتاجاً تعليلياً من امر آخر ، أي انها وباختصار ، تحيلها الى امر آخر . والحال هو انه لو جمعت كل الظروف الخارجية السيق تريد ، لما أعطت لا بمجموعها ولا محاصل ضربها ، هذه الظاهرة الدينية الرئيسية . فشأنها شأن ادراك اللون او الصوت ، فلا يمكن تبديلها ولا الرجوع بها لأمر آخر . ويظل التفسير الأول والاخير للتشيئم هو الوجدان الشيمي نفسه ، بشموره وادراكه للمالم ، وهو يتكون اساساً بحسبما تظهره لنا النصوص التي ترجع الى الأنمة أنفسهم ، منارادة الوصول الى الممنى الحقيقي للوحي الالهي . ذلك أن حقيقة الوجود الانساني نفسه ، كان مداره و و الانساني نفسه ، كانت مسألة الفهم هذه مطروحة منذ بداية الاسلام ، كان هذا بالذات هو الواقع الروحي الشيعي وكانت القضية هنا هي ان نستخلص خطوط التأمل الفلسفي ، أي نتاج الوجدان الديني الشيعي .

٢) الاسلام دين نبوي ؟ ولقد كنا ذكترنا في الصفحات السابقة بخصائص و اهل الكتاب ، وبظاهرة الكتاب المقدس . فالفكر موجه أساساً وقبل كل شيء الى الله الذي يتكشف في هذا الكتاب بالرسالة التي يمليها الملاك على النبي الذي يتلقاها ؛ نمني رسالة وحدة وتمالي هذا الاله (التوحيد) ؟ وهي مسألة ثبت الفلاسفة والمتصوفون امامها ثباتاً كان يبلغ بهم الى حد الدوار . اما الفكر فكان موجها من ناحية اخرى نحو الشخص الذي يتلقى ويبلغ هنده الرسالة ، أو باختصار ، انه موجه نحو الشروط التي يفترضها هذا التلقي. وكل تأمل حول هذه والى المريات يوصل الى اللاهوت ، الى علم النبوة ، الى علم الانسان (انثر و بولوجيا) والى المرفان [غنوصية] ولا مقابل لهؤلاء في أي مكان آخر اطلاقاً. انه ليقيني ان الاستمال التصوري الذي قدمته ترجمات الفلاسفة اليونان للمربية قد أثرت على المسحة التي اخذها هذا التأمل . ولكن القضية هنا ظاهرة جزئية ، ذلك

ان ينابيع اللسان العربي تتوسع في مسائل لا يتوقعها النص اليوناني . هذا ويجب ألا ننسى ان بعضاً من كبريات مؤلفات الاسماعيليين ، كمؤلفات ابي يعقوب السجستاني مثلا متقدمة على مؤلفات ابن سينا . فكل جدلية التوحيد والحقيقة السلبية المزدوجة والمسائل المتعلقة بعلم النبوة ناجمة من سعطيات خاصة لا مقابل ولا مثال يوناني لها. وبالاضافة الى ذلك فإنا لا نزال نعلم ان علم النبوة، ونظرية المعرفة النبوية تتوج غنوصية كبار الفلاسفة الآخذين بالهلينية من أمثال الفارابي وابن سينا .

") ولقد غذى الفكر الشيعي ، ومنذ البداية ، الفلسفة ذات النموذج النبوي وأعني به النموذج الذي يتعلق بالدن النبوي والفلسفة النبوية تلح بدورها على فكر لا يسور نفسه لا بالمساضي التاريخي ، ولا بالحرف الذي يثبت التعليم تحت أشكال المقائد ، ولا بالافق الذي يحد ينابيع وقوانين المنطق المقلاني . وان الفكر الشيمي موجّه بفكرة الانتظار ، لكن ليس انتظار الوحي بشريعة جديدة ، وانما بالظهور التام لكل المساني المستورة ، او المعاني الروحانيسة للايحاءات الالهية . وانتظار ظهور الامام الغائب (إمام هذا الزمن ، المستور حالياً كما تقول الشيعة الاثني عشرية )، نموذج قريب من هذا الانتظار . فبعد دور النبوة الذي يكون ظهور الإمام خاتمة النبوية هي اذن أساساً علم معاد .

نستطيع ان نميّن خطوط القوى في الفكر الشيمي تحت هاتين الاشارتين التاليتين . 1 – الباطن . ٢ – الولاية التي سيظهر ممناها هنا فيما بعد .

إ ولا بد من أن نأخذ كل نتائج هذا الخيار الاصلي القاطع الذي أشرنا اليه امام هذه المعضلة (١): فهل يمكن ان نوقف الدين الاسلامي على التفسير الفقهي الشرعي ، أي هل يمكن أن نوقفه على الشريعة والظاهر ؟ وحيثًا كان

 <sup>(</sup>١) او ه الابلاس » كما يوردها الشيخ العلايلي في المرجع مقابلاً لكلة Dilemme من ٧٧ تم يستبدلها في صفحة ١٥ يشبت لها كلمة « الكسر » التي كان يستعملها مناطقه الباطنية .

الجواب بالايجاب لم يعد ثمة بجال للكلام عن فلسفة فيه ، ام ان هذا الظاهر ، هذا الامر الخارجي الذي يدعون انه يكتفي بنفسه في تنظيم الحياة العملية ليس سوى غلاف لباطن ولمشيء داخلي ؟ فاذا قلن سعى غلاف لباطن ولمشيء داخلي ؟ فاذا قلنا نعم بات كل معنى الساوك العملي متغيراً ، ذلك ان نص الدين الرضمي ، نص الشريعة ، لا معنى له إلا في الحقيقة ، أي في الواقع الروحي الذي هو الممنى الباطن للوحي الالحي . والحال هو ان هسذا الممنى الباطن ليس بالشيء الذي يمكن بنيانه بواسطة المنطق ، وبالقياسات الكبرى ، او بالجدل الدفاعي كما في علم الكلام ، وذلك لأنهم لا يرفضون الرموز ولا يمكن تبليغ المعنى المستور إلا بواسطة علم هو إرث روحي و علم إرثي » . وهذا الإرث الروحي هو ما يمت وعشرين بجلداً في اربعة عشر حجماً من طبعة المجلسي ) . وعندما يستعمل ستة وعشرين بجلداً في اربعة عشر حجماً من طبعة المجلسي ) . وعندما يستعمل الشيمة مصطلح سنة فان شانهم في هذا الاستعال يختلف عن شأن اهل السنة فيه ، الشيمة مصطلح عند الفريق الاول ان هذه السنة تحتوي على تعاليم الائمة بهامها.

وكان كل إمام ، الواحد تلو الآخر ، وكل بدوره ، قيماً على الكتاب وعلى القرآن ، يفسره ويبلغ تلاميذه المعنى الباطن للوحي . وهذا التمليم هو ينبوع الباطنية في الاسلام . ولدينا أنه لا يستقيم البحث في الباطنية مع غض النظر عن التشيئع ، وانها لمغايرة لها مثيلها في الاسلام ، وفي الاسلام السني بالطبع ، ولكن لمل المسؤولية الاولى، تقع عل عاتق الأقلية الشيعية من الذين تجاهلوا ، او اهملوا التماليم الباطنية للأثمة مبررين ذلك بمحاولة جعل التشيئع مذهبا خامسا يقف الى جانب المذاهب الفقية الكبرى الاربع من مذاهب اهل السنة ، ولو أدى ذلك الى جذع التشيئع ذاته . ثمة وجه من اروع وجوه التشيئع ، نجده كامنا في تلك المركة التي قادها اولئك الذين اضطلموا ، على كر الايام ، بالحفاظ على كلية التشيئع وتهامه ، من امثال حيدر آملي و ملا صدرا الشيرازي وجماعية المدرسة ( الشيخية ) والمديد من أجلاء شيوخ هذه الايام تساعدهم في ذلك تمالم الائمة نفسها .

٥) ان دور النبوة مقفل؛ وقــــد كان محمد وخاتم الأنبياء، وآخر ارلئك الدين جاءوا للانسانية بشريعة جديــدة (كآدم ونوح وابراهيم وموسى وعدمي). اما عند الشعة فقد كان أجـل النبوة النهائي موعداً لابتداء دور حديد هو دور الولاية او و الامامة ، . وبتعبير آخر يمكن القول أن لعلم النبوة متمم ضروري هو علم الامامة ؛ وهذا ، بدوره ، له تعبير مباشر هو «الولاية» . اما كلمة والولاية، هذه؛ فن العمير علمينا ان نجد لها تعبيراً واحداً (بالفرنسمة) ينمُ عن مجمل ما تحتويه ، فهي تظهر بوفرة ، ومنذ البداية ، في تعالم الأنمـــة أنفسهم اذ غالباً ما يتردد في النصوص الشممة و أن الولاية هي باطن النبوة ع. في الواقع أن هذه الكلمة تعني و الصداقة ، والحاية ، ؛ فأولياء الله ( و دوستان خدا ، کما يقال بالفارسية ) هم د أصدقاء الله ، و د أحبّاء الله ، ؛ بل ان الأنساء والأثمة ، هم بالمنى الدقيق للكلمة ، نخب ة الانسانية أي النخبة التي يكشف لها الالهام الالهي عن اسرار الالوهة . وهذه والصداقة ، التي يخصهم بها الله، تؤهلهم لأن يكونوا و هداة ، روحمين للانسانية جمعاء . وهم بهذا بهدون من يستجلب لهم من أشباعهم ؟ بأمانة الصديق الوفي ؟ حتى يصل ألى معرفة نَّهُ وَبِشَارُكُ مِنْ ثُمُ ﴾ في ولايتهم . ففكرة الولايــــة توحى اذن ، ويشكل أساسي ؛ بالتوجيه التعليمي للامام ؛ الذي يتخذ سمة المعرَّف بأسرار العقيدة ؛ وهي تتضمن ؛ على حدُّ سواء ؛ فكرة المحبة وفكرة المعرفة ؛ تلك المعرفة التي هي بذاتها معرفة 'منجّية ١١١ . ومن هذه الوجهة بالذات يكون المذهب الشمعي هو المذهب الغنوصي الحق في الاسلام .

 <sup>(</sup>١) هذه الصفة ترجمة لما ورد في المتن الفرنسي بـ Salvifique ، و Salvare تعني
 باللائينية هر خلص » و هر نجى » فهي معرفة مخلصية او منجية .

الافضل ان نتكلم عن تزامن الشريعة والحقيقة ، عوضاً عن الكلام على تعاقبها ، ذلك ان هذه الاخيرة ستضاف من الآن فصاعداً على الاولى ؛ اذ ان نشوء الفرق بين فروع التشييع سيكون ناجماً عن هسنده القضية بالذات . وبقدر ما نحفظ التوازن بين الشريعة والحقيقة ، بين النبوة والامامة ، دون ان نفصل ما بسين الظاهر والباطن يتكون لدينا التشييع الأثنا عشري ، والى حسة ما ، التشييع الاسماعيلي الفاطمي . اما اذا طفى الباطن على الظاهر الى حد تعطيله ، وتقدمت الاسمامة على النبوة فنحن ازاء اسماعيلية ألموت المتطورة . واذا كان الأخد بالباطن دون الغاهر ، مع كل ما ينشأ عن هسذا الأمر ، هو ما نادى به الغلاة من الشيعة فان الاخد بالظاهر دون الباطن هو جذم وانتقاص للاسلام ككل ، وأخذ بحرفية النص التي تلتي بما تركه النبي للأثمة من إرث ( روحي ) ، ذلك الإرث الذي هو الباطن .

وهكذا فان الباطن ؟ باعتباره محتوى للمعرفة ؟ والولاية ؟ باعتبارها بحسدة لنموذج من الروحانية تصدر عنه هذه المعرفة كسلتمة بديهية ؟ يترافقان فيعطيان في التشيع الغنوص الاسلامي وهو ما "ستي بالفارسية وعرفان شيعي ؟ أي الغنوصية او الحكمة الالهية الشيعية . وثمة مقارنات يمكن ان نقيمها بين هدف الالفاظ : فمثل الظاهر بالنسبة للباطن كمثل الشريعة بالنسبة للحقيقة او كمشل النبوة بالنسبة للولاية . ولقد طالما ترجمت كلمة وولاية ؟ في الغرب به وقداسة ، وكلمة وولي عبد وقداسة عند وليس عبد قديس على مذان المصطلحان لهما معنى كنسي واضح عند الغربيين ؟ وليس عمة من داع لنثير حول هذه الالفاظ جواً من الالتباس أو ان غني ما هو اصيل هنا او ثم ؟ بل خير لنا ان نتكم ؟ كما قد عرضنا منذ حين ؟ عن دور الولاية على انه دور التعليم الروحاني ؟ وعن أولياء الله على انهم أصدقاء عن دور الولاية على انه دور التعليم الروحاني ؟ وعن أولياء الله على انهم أصدقاء الكرام على هذه الامور ؟ ذلك انها امور لم يبحثها علم الكلام السني في بدايت الكرام على هذه الامور ؟ ذلك انها امور لم يبحثها علم الكلام السني في بدايت ( انظر الفصل الثالث ) فهي تتجاوز حدود امكاناته ، كا انها لم تأت من منهاج الفلسفة الونانية . وفي مقابل ذلك هناك نصوص كثيرة تعود الى الانمة وتوحي الفلسفة الونانية ، كا انها لم تأت من منهاج الفلسفة الونانية . وفي مقابل ذلك هناك نصوص كثيرة تعود الى الائمة وتوحي

بمض التقارب واللقاء مع الفنوصية القديمة . ونحن اذا اخذنا تفتئح قضايا علم النبوة وعلم الامامة منذ بدايتهـا لا ندهش اذا وجدناها عند الفلاسفة ؛ ولا ندّعي ، على الاخص ، الفصل بينها وبين فكرتها الفلسفية بججة ان هذه القضايا لا تدخل في منهاج جماعتنا .

٣) هذا وان تطور الدراسات الاسهاعيلية والبحوث الاخيرة عسن وحيدر آملي ، وهو لاهوتي شيمي متصوّف ( من القرن الثامن الهجري ، الرابع عشر للميلاد ) تقودنا الى طرح مسألة العلاقات بين التشيع والتصوف بطريقة جديدة ؛ وهي مسألة ذات اهمية ، لانها تنطلب نظرة اجهالية في الروحانية الاسلامية . فالتصوف ، بحصر الممنى ، ان هو الا جهد لاستبطار الوحي القرآني ، وقطيعة مع الدين الشرعي المحض ، وعيش لتجربة النبي الحميمة كا حدثت لية المعراج ؛ انه اختبار لظروف التوحيد وأوضاعه ، وتجربة تجعلنا نفهم كيف ان الله بالذات يستطيع ، وحده ، ان يدلي ، على لسان أمينه ، بسر وحدانيته . وبيدو ان التصوف والتشيع ، باعتبار ان في كليها تجاوزاً للتفسير ولقد و حدد في الواقع صوفيون شيعة منذ البداية ؛ اذ ظهر بين جاعة الكوفة شيعي اسمه و عدك » كان اول من حمل اسم صوفي . الا أننا نجد في مقالات بعض الائمة استنكاراً للصوفة شديداً .

لنتساءل والحالة هذه عما عساه قد حدث . ان وضع و الفنوس » الشيعي ، باعتباره علماً نظرياً ، في مقابل التجربة الصوفية عند المتصوفين ، لهو أمر لا يؤدي الى نتيجة فمالة . ففكرة الولاية التي اطلقها الآئمة أنفسهم تدحض هذه المعارضة . ومع هذا فقد افلح البعض بفرض هذا الاستعمال العملي للاسم والشيء دون الرجوع الى الاصول. بل ان لدينا المزيد. فيا من مسألة من مسائل الباطنية في الاسلام الا وقد أشار اليها أئمة الشيعة او مهدوا لها ( سواء بمبحث او بدرس او بموطفة ) . ومن هذه الناحية بالذات ، يمكنك ان تقرأ صفحات عديدة من مؤلفات ابن عربي فتحسب ان كاتبها مؤلف شيعي . الا ان هذا ، بالحقيقة ،

لا يمنع أن يكون مفهوم الولاية ، عند صاحبنا ، منفصلاً عن أصوله ومقوّماته ، بالرغم من أنه قد علم هذا المفهوم وتحدث عنه . وتلك مسألة بحثها وتعمّق في شرحها واحد من أشهر تلاميذ أبن عربي الشيميين هو حيدر آملي (القرن الثامن للهجرة ، الرابع عشر للميلاد ) .

قد يكون من المسير علينا ، ولمدة طويلة ايضاً ( نظراً لكاثرة ما نقد مسن هذه النصوص ) ان نعلم حق العلم و ما عساه قد حدث ، . ولقد تنبه و تور اندريا ، الى ان علم النبوة في الحكمة الالهية الصوفية يبدو كتحويل لشخصية النبي بالذات : وتلك مسائل أسسها علم الامامة ولكنها حذفت مع كل ما من شأنه ان يسيء الى الشعور السني ( راجع أ. ٣ و ٤ ) . ففكرة الولاية ، لا يكن هو القطب، وقطب الاقطاب ، عند الصوفية ، وكذلك فكرة الولاية ، لا يكن ان تنكر ما لها من اصل شيعي . ولا يمكن تفسير تلك المفوية التي اخذ بها الاساعيليون ( الحرقة او العباءة ) عن الصوفيين بعد سقوط و ألموت ، ( كا حدث قبلها لإساعيلي سوريا ) الا بافتراض علاقة جذرية بين هؤلاء واولئك .

فاذا لاحظنا إقصاء التشيع الاصيل من التصوف السني ، فهل من الضروري ان نستقصي اسباب استنكار الاثمة الشيعة لهذا التصوف ؟ بل انه ، من جهة اخرى ، لم تفقد ابداً خيوط التصوف الشيعي وآثاره ؛ حتى انه يمكننا ان نتحدث عن مذهب بعينه في التصوف يعتبر انه هو التشيع الحقيقي وذلك منذ إلم سعد الدين الحوية في القرن الثامن حتى ايامنا هذه في ايران . ولكننا من الشيعة الذين ينادون بضرب من والعرفان، يستعمل تعابير الصوفية وألفاظهم من الشيعة الذين ينادون بضرب من والعرفان، يستعمل تعابير الصوفية وألفاظهم التقنية اياها ، في حين ان هؤلاء الرجال لا ينتمون الى طريقة صوفية ولا الى تكية صوفية . تلك هي حالة واحد مثل حيدر آملي او مير داماد او الملا صدرا الشيرازي ، وكثيرين آخرين ، حتى المدرسة و الشيخية ، بكاملها . وما هذا كله الا نموذج من الروحانية يتطور منذ وإشراق، السهروردي مطابقاً للروحانية العالمة الصارمة .

اما مآخذ الشيعة على الصوفية فتتناول ، تارة ، تنظيم الطريقة ودور الشيخ فيها ، بما في ذلك من تطاول على دور الامام الغائب ، وطوراً ، تلسك اللاأدرية الورعة التي تحض على الجهل الكسول كا تشجع الانحلال الأخلاق . الخ . . . ولما كان هؤلاء الروحانيون ، وهم حماة والغنوصية ، الشيعية ، يتمرّضون ، بدورهم ، لهجمات فقهاء الشرع الذين يريدون ان يجملوا من اللاهوت مسائسل فقهية ، فلقد بات مامكاننا الآن ان نتلمس تعقيد الموقف . هذا الموقف لا بد من الاشارة السه منذ الآن ، على ان نعود الى مجثه بنوع خاص في الجزء الثالث من كتابنا . فالحملة المروحية التي قادتها الأقليسة الشيعية ، تساعدها جماعة متفرقة من الصوفية والفلاسفة ، من اجل اسلام روحاني ، ضد دبانة الفقهاء والهل النص ، إن هي إلا سعة نابئة يتسم بها كل تاريخ الفلسفة الاسلامية . والهدف من هذا كله هو حماية الروحاني من كل مخاطر التطبع الاحتاءي .

٧) والآن ، ان اضطرارنا لعرض مراحل هذه المعركة وتأويلها في بضع صفحات ، لما يضطرنا الى ايجاز شديد الكثافة . فلنذكر ان كلمة « تشيم » ( من « شيمة » وهي مجموع التابعين او المشايمين ) تعني مجموعة تبا لفت على فكرة الامامة في شخص على بن أبي طالب ( ابن عم النبي وصهره لابنته فاطمة ) و في خلفائه من بعده ، كمفتتح لدور الولاية الذي يهلي دور النبوة ؛ ( والتشيم هو دين ايران الرسمي منذ خمسة قرون ) . وكلمة « إمام » يقصد بها ذلمك الذي يقف او يسير في المقدمة . انه « القائمة » ، وهي تعني ، عامة ، الشخص الذي ويقود » حركات الصلاة ، في المسجد . وقد "تستعمل في كثير من الحالات للدلالة على رئيس مدرسة ما ( افلاطون ، مثلا ، هو « إمام » الفلاسفة ) . للدلالة على رئيس مدرسة ما ( افلاطون ، مثلا ، هو « إمام » الفلاسفة ) . ولكن هذا المصطلح لا ينطبق من وجهة النظر الشيعية إلا على افراد اهل بيت النبي وابنته فاطمه والأنمة الاثني عشرية ، المصومون الأربعة عشر ، نعني النبي وابنته فاطمه والأنمة الاثني عشرية ، المصومون الأربعة عشر ، نعني وابنته فاطمه والأنمة الاثني عشرية ، المصومون الأربعة عشر ، نعني وابنته فاطمه والأنمة الاثني عشرية ، المعصومون الأربعة عشر ، نعني النبي وابنته فاطمه والأنمة الاثني عشر ( راجع ، أ . ) .

ولن نستطيع ان نشير هنا الا الى عقائد فرقتين من فرق الشيمة الرئيسية : الشيمة الاثنا عشرية ، او الامامية ، والشيمة السبعية او الاساعيليسة . والمدد (سبعة او اثنا عشر ) يعبّر عن رمزية مقصودة . فبينا يرمز علم الامامة الاثني عشر السبق عشر السبق عشر ( وللينابيع الاثني عشر السبق المحرة بنجومها وأبراجها الاثني عشر ( وللينابيع الاثني عشر السبعيلية فجسرها موسى من الصغرة بضربة عصاه ) يرمز علم الامامةالسبعية الاساعيلية الى السهاوات السبع السيارة ونجومها المتحركة ؛ واذن فهي تمبير عن نسق ثابت. فكل من الانبياء الستة الكبار له اثنا عشر اماماً يشابه بعضهم بعضاً ( راجع أ في ) . اما و العرفان ، الاساعيلي فيجعل من العدد و ١٢ ، عدد حجج الامام وعند الشيعة الاثني عشرية ان ( عالم الابداع الاثني عشري ) قد انتهى الآن . فأخيرهم ، كان وسيبقى الامام الثاني عشر ، و صاحب الزمان ، . انه الامام الفائب عن الحواس الماثل في القلب ، الحاضر في المنضي وفي المستقبل . وسنرى ان فكرة الامام المستور تمبر بابداع عن دين ــ الهادي او الشخص ــ المرتف ــ المام اللامنظور .

فحتى الامام السادس جعفر الصادق ( ١٤٨ هـ ــ ٧٦٥ م) يجل الشيمة ؛ الامامنون والاساعيليون ، على السواء ذات السلالة او الخط من الأثمة . وعلى كل فان كبرى قضايا المرفان الشيعى ، قدد تكونت وبشكل رئيسى ، حول تماليم الاثمة الرابع والخامس والسادسوهم على زين العابدين ٩٥ هـ – ٧١٤ م – محمد البـــاقر ١١٥ هــ ٧٣٣ م ــ وجعفر الصادق ١٤٥ هــ ٧٦٥م ــ مضافاً اليها بالطبع ما روي عن الامام الاول . فدراسة مصادر التشيع لا يمكن ان تبعد بين هاتين الفرقتين الواحدة عن الاخرى . وأنما يعود سبب انفصالهم الى وفاة الامام اسماعيل المبكرة وكان والده جعفر الصادق قد ولاه الامامة . فأما أشياع اسهاعيل والمتحمسون من الملتفين حوله كانوا ينزعون الى التشديد على ما سمي بالتشيع المتطرف فالتفوا حول ابنه محمــد بن اساعيل من بعـــده . أما الآخرون فقد التفوا بالمقابل-وول الامام الجديد الذي عينه جعفر ونعني به الامام موسى الكاظم اخو اساعيل ، كإمام سابيع وظلوا يتنقلون بالطاعة من امام الى امام حتى الامام الثاني عشر محمد المهدي ابن الامام حسن العسكري والذي اختفى بشكل سري في اليوم الذي توفي فيه والده الشاب ( انظر أ ٧ ) وهؤلاء هم الشمعة الاثنا عشرية .

# أ ـ التشيع الاثنا عشري

#### ١ - 'حقبه ومناهله

لس ثمة مجال لاقامة نوع من التوافق الزمني بين المؤلفات التي تروي حكاية الفكر الشيعي وتطوره في فرعيه الاساسيين: الامامية الاثنا عشريةوالاسماعـلمـة السبمية ؛ فالساعة لم تحن بعد لذلك ، نظراً لحالة البحوث الراهنة . فبينما عرفت الاسماعيلية ، مع عبيد الله المهدى ( ٢٩٦ ه. ٩٠٩ م) مؤسس السلالة الفاطمية في مصر٬ ومنذ مطلع القرن العاشر للميلاد ( الرابــع للهجرة ) انتصاراً من أكبر انتصاراتها الدنموية التي يمكن ان تكون له نتائجه الحاسمة بالنسبة لمقسدة روحية ٬ كان التشيع الاثنا عشري ٬ باعتباره أقليــــة دينية ٬ يمرّ بمصاعب وبتقلمات واضطهادات كانت تلاحقه من قرن الى قرن ، حتى مجيء الصفويين الى الحسكم في الران ؛ في القرن السادس عشر . ولكن هذه الاقلمة استمر ت في الوجود بسبب ايمانها الشديد بأن تكون الممثلة الحقيقية للاسلام الحق ، والامينة على تعاليم الائمة الاولياء و مستودعو سر رسول الله ﴾ . وتشكل تعالم هؤلاء الائمة بكاملها ، و مدوَّنة ، غنية ظلَّ الفكر الشبعي يفرف منها من قرن الى قرن ، وينظر اليها على انها الفكر المنفتح للديانة النبوية نفسها لا على انهــا ثمرة عامل إضافي خارجي . من هنا أهمية وضع هذه ﴿ المدوَّنَة ﴾ في مكانة مرموقة في مجل ما يسمى بـ • الفسلفة الاسلامية ، . وهذا ما يجعلنا ندرك السبب الذي جعل العديد من اجيال فقهاء الشيعة ينصرفون الى جمع ما تركه الاثمة من تراث رأقرال ٬ ويشكلونه في مجموعة او ﴿ مدرَّنة › ، ويحدُّ دون القواعد التي تَكْفُلُ

صحة اسناد هذه الاقوال للأثمة .

يمكننا ان نميز ، في هذا الجال ، بين حقب اربع :

1) الحقبة الاولى وهي حقبة الائمة المصومين وتلامنتهم وبطانتهم الذين ترى العديد منهم كه دهشام بن الحكم مثلاً وهو شيعي شديد الكلف بالامام السادس جعفر المجمعون تعالم الائمة في تصانيف ومؤلفات وهذا بالطبع عدا عن مؤلفاتهم الشخصية . وتستمر هــــذه الحقبة حتى تاريخ غيبة الامام الثاني عشر الكبرى ( ٣٢٩ هــ ٩٤٠ م). وهذا التاريخ هو في نفس الوقت تاريخ وفاة نائمه وعلي الصيمر ي الذي تلقى من الامام نفسه امراً بأن لا يعين خلفاً له . وفي هذه السنة نفسها توفي الفتي حام بغداد من الري المقتب توفي الفقيه الكبير محمد بن يعقوب الكليني الذي جاء بغداد من الري والاحاديث التي تشكل اقدم و مدو تنة و شيعية منهجية ( طبعة طهران من الاحام التي عكن ذكرها هذا الحين جعفر القمي ( ١٩٠٠ هـ ـ ٣٠٠ م) وهو من بطانة الامام الحادي عشر المسكري .

٢) وتمتد الحقية الثانية من تاريخ الفيسة الكبرى للامام الثاني عشر حتى نصير الدين الطوسي ( ١٩٧٦ ه – ١٢٧٩ م ) ، وهو فيلسوف وفقيه شيعي ورياضي وفلكي عاش في زمن الفزوة المغولية الاولى . وتتسم همذه الحقية وبشكل رئيسي، باعداد كمية كبيرة من السنن الشيعية الاثني عشرية . ويعود الفضل في ذلك الى ابن بابويه ( او الشيخ الصدوق كاكان يدعى ) وهو من و "قم" ، وأحد كبار فقهاء الشيعة في هذه الحقية ومؤلف لاكثر من ثلاثمايسة مؤلف ، كا يعود الفضل الى الشيخ المفيد ( ١٩٤٩ ه - ١٠٢٧ م ) وهو مؤلف وافر الانتاج ايضاً ؟ والى محد بن حسن الطوسي ( ٢٠٤ ه - ١٠٦٧ م ) وقطب الدين سميد الراوندي ( ٣٥٥ ه - ١١٧٧ م ) و وهذه الحقية ايضاً هي حقية الأخوين السيد الشريف الرضي ( ٢٠٥ ه - ١٠١٠ م ) والسيد الشريف المرتضى علم السيد الشريف الرضي ( ٢٠٥ ه - ١٠١٠ م ) والسيد الشريف المرتضى علم السيد الشريف المرتفى المرتفى علم السيد الشريف المرتفى علم المرتفى المرتفى المرتفى المرتفى علم السيد الشريف المرتفى المرتفى علم المرتفى المرتفى المرتفى المرتفى علم المرتفى المرتفى

الهدى ( ٣٦؛ هـ ١٠٤٤ م ) وهو من سلالة الامام السابع موسى الكاظم رمن تلامذة الشيخ المفيد . ولكلا المؤلفين أمجات امامية عدة . اما الاول فقد فضل الطبرسي ( المتوفي عام ٤٨ه هـ ١١٥٣م ارعام ٥٥٢ هـ ١١٥٧م ) صاحب التفسير الشيعي الشهير ؛ و ابن شهر آشوب ( ٥٨٨ هـ - ١١٩٢ م ) ويحمى بن البطريق ( ٦٠٠ هـ – ١٢٠٤ م ) والسيد رضى الدين على بن طاروس ( ١٤٤ هـ ١٢٦٦ م ) وكلهم وضعوا مؤلفات تبحث في الامامة ؟ رثمة أسماء كثيرة بين الأسماء التي ظهرت في هذه الحقبة وكلها تستحق أن نشير البها . هذا ؛ ومن جهة اخرى ؛ شهدت هذه الحقبة نشوء أمجات اسماعىلىــــة متناسقة ( انظر ب ؛ فيا يلي ) كما شهدت اعمال الفلاسفة الآخذين بالهلينيية [ المشائبين في مقابـــل الاشراقيين ] من الكندي حتى السهروردي ( ١٨٥ هـ ١١٩١ م ) . وبآثار نصير الدن الطوسي تنتهي الفلسفة الشيعية من مرحلة التكون التي ابتدأت خطواتها التنسيقية مع أبي اسحق النونختي (حوالي سنة ٣٥٠ هـ ٩٦١ م) في كتاب ، سقوم بشرحه بالتفصيل فيما بعد ، ( ٧٢٦ هـ ١٣٢٦ م ) . أن بعض هـذه التواريخ تتجاوز وفعاة أبن رشد والسنة ١١٩٨ م ، وهي السنة التي أثبتناها حـــداً للقسم الاول من دراستنا هذه . ومع ذلك فان هذه البيانات تكل الترسيمة الاجمالية السبق لا نستطيم تجزأتها .

٣) أما الحقبة الثالثة فتمتد ابتداء من نصير الدين الطوسي حتى النهضة الصفوية في ايران ، وهي المدرسة التي شاهدت نشوء مدرسة اصفهان مع المير داماد (١٠٤١ هـ ١٦٣١ م) وتلاميذه . فهذه الحقبة خصبة جداً حتى انها هيأت بذلك لتلك النهضة ؛ فقد استمرت فيها مدرسة نصير الدين الطوسي وكبار الاسماء الاخرى أمثال العلامة الحلتي وافضل الكاشاني من جهة ؛ بينا حدث من جهة ثانية تقارب عجيب : فترى ابن عربي

( ١٣٨ هـ - ١٢٤٠ م ) يهاجر من الاندلس إلى المشرق؛ من ناحمة ، وترى تلاممة ونجم كبرى ، من ناحية اخرى ، يعودون من آسيا الوسطى تحت تأثير الدفعــة المغولمة ، الى ايران والاناضول ، فتستقيم من جرًّاء التقاء هاتين المدرستين نهضة ( ۲۵۰ هـ - ۱۲۵۲ م ) تلمید نجم کبری ومن أتباع مدرسة ابن عربی،أبرز وجه صوفى شيمي اثني عشري في تلك الحقية . وقد عمل تلميذه عزيز النسلي على نشر مؤلفاته؛ اما علاء الدولة السمناني ( ٧٣٦ هـ ــ ١٣٣٦ م ) فسيكون واحداً من كبار اساتذة التأويــل الباطني ، كا سيلتقى في شخص صدر الدن القنيوي تأثـــير ابن عربي ونصير الطوسي . وقــد نوقشت مسألة الولاية ( انظر أ ـ ٣ ) بشكل مستفيض و فكانت تفضى الى ينابسم العرفان الشمي كما أوضحها مفكر شمعي من الطراز الاول هو حمدر الآملي (القرن الثامن الهجري ٤ الرابع عشر للميلاد ) . وثمة تقارب ملحوظ آخر : فسنا قضى سقوط قلمة ألموت بدخول الاسماعىلىة في التصوف٬ ترى٬ بالمقابل٬ لدى الشمة الاثني عشرية ٬ وفي هذه الفترة نفسها ٬ نزعة في نفس الاتجـاه . ولقد بذل حيدر الآملي جهداً كبيراً في سبيل تقريب التشيع والتصوف الواحــد نحو الآخر ٢ وكتب تاريخًا نقديًا للفلسفة واللاهوت في الاسلام باسمالحكة الالهية الصوفية ١٠٠. وقــدكان حــدر الآملي تلميذاً لابن عربي ٬ معجباً بــه وبشروحاته ٬ الا انــه اختلف معه بصدد قضية جوهرية ( انظر ما قبــل ) ، وهو معاصر لـ و رجب البرسي ﴾ ( الذي يعود تاريخ مؤلفه الأساسي عن العرفان الشيعي الى سنة ٤٧٧٩. ــ ١٣٧٢ م ) . ونذكر هنا ايضاً أسهاء كبار مشايخ الصوفية كـ د شاه نعمة الله ولي ، ( ٨٣٤ هـ - ١٤٣١ م ) وهو مؤلف وافر الانتاج ، وتلميذان شيعيان من تلاميذ ابن عربي همـــا زين الدين تركي اصبهاني ( ٨٣٠ هـ ١٤٢٧ م ) ومحمد

 <sup>(</sup>١) لعل المؤلف يقصد الى كتاب « جامع الاسرار رمنيسع الانوار » لحيدر بن علي الآملي
 رمو نخطوط منه نسختان في مكتبة دائرة الهند بلندن، تحمل احداها الرقم 1349 Anberry.

بن ابي جمهر الأحسائي (توني حوالي عــام ٩٠١ هــ ١٤٩٥ م) ومحــــــ عبد الرزاق اللاهيجي ( ٩١٨ ه ١٥٠٦ م) وهو شارح محمود الشبستري متصوف أذربسجان الشهير ( الذي توني عام ٧٢٠ هـ ١٣١٧ م عن ثلاثة وثلاثين عاماً ).

٤) اما الحقبة الرابعة ، التي أشرنا اليها على انهــــا حقبة النهضة الصفوية ومدرسة اصفهان مع المير داماد ( ١٠٤١ هـ ١٦٣١م ) والملاصدرا الشيرازي ( ١٠٥٠ هـ ١٦٤٠ م ) وتلاميذهما وتلاميذ تلاميذهما ( كأحمم علري ، وعسن فيض ، وعبد الرزاق اللاهيجي وقاضي سميد القمي الح ... ) فهي ظاهرة لا نظير لها في مكان آخر من العالم الاسلامي ، حيث 'يعتبر ان باب الغلسفة قد أغلق منذ أيام ابن رشد . لقد تحقق هؤلاء المفكرون الكبار ، في هذه الحقية ، من أن الكنز الدفين الوجدان الشمى يكن في تلسك الوحدة المتلاحمة بين الوحى النبوي ، من جهة ، والفكر الفلسفى الذي يوغل في الغوص على المعانى الباطنية الكامنة في هـندا الوحى ، من جهة اخرى . وتشتمل آثار الملاصدرا الضخمة على شرح قيم لجمل المؤلف التي تركها الكليني في الاصول الشيمية ؛ وثمة كثيرون آخرون مجتذون حــذوه نذكر منهم اللاهوتي الكبير و المجلسي ، جامم و بحار الأنوار ، ، وقد أشرنا فيا سبق الى انه لا يميـــل الى الفلاسفة ، ولكنه في اكثر الاحيان ، فيلسوف رغماً عنه . وسيكون علمنا ان نشير الى هذه الآثار مم أسماء مؤلفيها في القسم الثالث من هذه الدراسة فتقودنا الى حقبة ﴿ قَاجَارُ ﴾ التي نشأت في أثنائها عدة مدارس ﴿ شَيْخِيةٌ ﴾ على أثر وفاة الشيخ احمد الأحسائي ( ١٢٤١ هـ ١٨٢٦ م ) ومن ثم الى أيامنا هذه حيث 'تبعث الفلسفة التقليدية من جديد حول آثار الملا صدرا .

لقد ذكرنا كتاب و نهج البلاغة ، فيا تقدم، وقلنا ان الفضل في جمعه يعود الى الشريف الرضي ( ١٠٦٥هـ ١٠٠٥م ) . والكتاب عبارة عن مجموعـة خطب الامام الاول علي بن أبي طالب . ( بما فيـه من مواعظ وأحاديث ورسائل ) . وتأتي أهمية هذا الكتاب في الدرجة الاولى بعد القرآن وأحاديث

النبي ، ليس بالنسبة للحياة الدينية في التشيع عموماً وحسب ، بل بالنسبة لما في التشيع من فكر فلسفي . ويمكن اعتبار « نهج البلاغة » منها؟ مدن أهم المناهل التي استقى منها المفكرون الشيعة مذاهبهم والتي كانوا ينادون بها ؛ لا سيا مفكرو الحقية الرابعة . وانك لتشعر بتأثير هذا الكتاب بصور جعة من الترابط المنطقي في الكلام ، ومن استنتاج النت نج السليعة ، وخلق بعض المصطلحات التقنيسة العربية التي أدخلت على اللغة الادبية والفلسفية فأضفت عليها غنى وطلاوة ، فذلك انها نشأت مستقلة عن تعريب النصوص اليونانية . ان بعض المسائل الفلسفية الأساسية التي تطرحها خطب الامام على تأخذ كل مداهسا عند الملا صدرا ومدرسته ، وغن عندما نعود الى احاديث الامام مع تلميذه و كميل بن زياد » عندما يحيب عن هذا السؤال : ما هي الحقيقة ؛ وعندما يصف التعاقب الباطني عندما في العالم التع . . ، نجد في هذه الصفحات نموذجاً خاصا من التفكير يتسم بطابع عيزه عن غيره .

من هنا تأخذ الفلسفة الشيمية سيادها الخاص ، ذلك ان مفكرينا خرجوا من هذا الكتاب بنظرة ميتافيزيقية كاملة ، باعتقادهم ان خطب الامام تشكل دوراً فلسفياً متكاملاً . ولقد أثيرت بعض الشكوك حول صحة بعض اجزاء هذه المجموعة . على ان الكتاب يبقى ، على كل حال ، من مؤلفات المرحلة المتقدمة في الاسلام . وان اضمن الامور افهم محتواه ، هو ان نفهم بصوره ظواهرية ، نعني كا يدل عليه القصد (۱) من وضعه : فكائن من كان حامل القلم الامام هو الذي يتكلم ؛ ومن هنا تأثيره البتين .

<sup>(</sup>١) في اعتقادنا أن طبيعة الاسلام كدين موحى به ، تستبعد المنهج الطواهري . فلا يمدن النظر الى كلام النبي ( والامام عند الشيعة ) بطواهرية بل لا بد من تدقيق سلسلة الاسناد. ونرى النظر الى نلزل يستتبع « النقل » كنهج؛ وذلك لأن ما يأخذ به النبي يؤخذ به اطلاقا وما يتركه يترك اطلاقا ولا يعرف ما اخذه النبي وما تركه الا بالنقل وتتبع سلاسل الاسناد. والمشيعة أكثر الفرق الاسلامية إلحاحاً عل قضية النص عموماً ، والنص على إمامة على خصوصاً ثم نص على عل إمامة الحسن ونص الحسن على إمامة الحسن ونص الحسن على إمامة الحسن وهكذا، واذن فان الرجدان الشيعي لا ينظر الى

وبما نأسف له اندراسة هذا الكتاب ظلت مهملة في الفرب حتى الآن. ذلك اننا ادر سناه بعناية ومن خلال الشراح الذين اسهبوا في شرحه ( وهم كثيرون ، شيعة كانوا ام سنة كه و ميثم البحراني ، و ابن ابي الحديد و و الحمي ، الخ . . بالاضافة الى المترجين الذين نقلوه الى الفارسية ) ، واذا قار تا هذا الكتاب بمجموعة خطب الائمة الآخرين واقوالهم فهمنا لماذا كان على الفلسفة ان ترتقي وتأخذ تطوراتها الجديدة في العالم الشيعي في حقبة توقفت فيها الفلسفة ، منذ زمن بعيد ، عن ان تكون مدرسة حيّة في عالم الاسلام السنتي .

ينجم عن كل ما ذكرناه في هـنه المجالة ، ان نقطة الانطلاق في التأمل الفلسفي عند الشيعة تبدأ من القرآن وسنن الأثمة . فعلى كل محاولة تنزع الى عرض الفلسفة النبوية التي نشأت عن هذا التأمل ، ان تنطلق من نفس المنهل الذي نهلت منه هذه الفلسفة . وثمة مبدآن معياريّان : أولها ، انه من غير العملي ان نعمد الى نقد و سلاسل الاسناد ، من خارج ، فغالباً ما يفقد هذا النقد فعالميته ؛ وانحا الطريقة المجدية الوحيدة هي ان ننفذ الى الموضوع كظواهريين ، فنأخذ كل هذه السنن التي بقيت حية منذ اجيال وذلك كما ينظهر الفكر الشيعي موضوعه لنفسه من خلالها . وتانيها : اننا قد لا نجد ، في سبيل تنسيق هذا العدد القليل مسن المسائل التي أخذناها بعسين الاعتبار هنا ، ولاستخلاص الفلسفة النبوية منها فيا بعد ، خيراً من اتباع المؤلفسين الشيعة أنفسهم والمسائل التي قاموا بشرحها .

حديث النبي او الامام بصورة ظواهوية بل ينظر دانما اذا كان الحديث صحيحاً او فاسداً ،
 متواتراً او ضعيفاً . ففي الحالة الاولى يستفاد منه حكم شرعي ( او غير شرعي ) من جهسة ،
 ويكون من جهة ثانية محلاً لندير عميق .

اما في الحالة الثانية فيلقر, به بعيداً وان كان يظل بالامكان دراسته من احية ظواهرية ومسسن ناحية وضعية ليفهم منه اتجاء المصر ومحتوى الفحير في هذا المصر ، ولكن الحديث الفاسد او غير الثابت فلا يمكنه ان يشارك في بنيان فلسفة نبوية ابداً .

ولعل هذا النهج الذي اعتمده الاستاذ المؤلف هو الذي قاده الى الاعتماد على شروح ( الملا صدرا ومير داماد وحيدر آملي ) لنصوص الائمة، والى ان يقتصر عليها فينتهي منها الىان التشييع والتصوف والعرفان أمر واحد .

وهكذا يتكون لدينا تصميم اجمالي مختصر، دون اللجوء الى تاريخ باطل لا طائل تحته ( وهي فكرة لم تراود مفكرينا هؤلاء مطلقاً ) . واننا سوف نتبع هنا ، وبشكل رئيسي شروحات الملا صدرا الشيرازي وشروحات المير داماد وتلك الصفحات الغنية الحافلة التي تركها حيدر الآملي ؛ فان نصوص الأئمة ، المفترة في هذه الشروح تتبع لنا ان نستشف جوهر التشيع ؛ وتاك هي المسألة التي علينا بحثها ومعالجتها .

#### ٢ ـ النزعة الباطنية

١ ـ ان يكون التشيم في جوهره باطنية الاسلام وفذلك ما يترتب على النصوص نفسها وعلى تعالم الأثمة قبل أي شيء . فثمة معنى لهــــذه الآية القرآنية مثلا : و إنا عرضنا الأمانة على السموات والارض والجبال ؛ فأبين ان يحملنها وأشفقن منها وحملها الانسان ، انه كان ظلوماً جهولا . ، ( سورة الأحزاب الآية ٧١ ) . ان معنى هذه الآية الكريمة التي تنبر للفكر الاسلامي قضية الكرامة الانسانسة لا تثير أي شك لدى الشراح الشيعة . فالآية تشير الى « الاسرار الالهية » والى باطن النبوة الذي بلتغه الانمة المعصومون الى أشباعهم ، وهذا التأويل يذكُّر حيدر الآملي حتى الملا فتح الله في القرن الاخير ) على ان 'يظهروا ان ظلم الانسان وجهالته لم يردا على سبيل التقريع والذم بل من باب المديح ؛ ذلك ان هذا الفعل يتطلب تهوَّ رأ سامياً لحمل هذه الامانة الالهية. وطالما ان الانسان؛ المرموز له بآدم ، يجهل ان ثمة ما هو غير الله ، فان لديه القوة لحمل هــذا العب. الثقيل . فاذا علم ان ثمة ما هو غير الله ؛ خان الامانة . فإما ان ُيلقي بهــــا وبالكتباب الى من ليس جديراً بهما ، وإما ان ينكر وجودها اصلاً . ففي الحالة الثانية يرجم بكل شيء الى النص الظاهر ، وفي الحالة الاولى ينكث بمبدأ التقية والكتمان (١) اللذين أوصى بهما الأثمة وفقاً لهذا الامر : و ان الله يأمركم ان تؤدوا الامانات الى أصحابها ، وهــذا يعني ان الله يأمركم ألا تؤدوها الا لمن كان جديراً بذلك ، وكان وارثاً لامانة العرفان الالهي . وكل فكرة للعلم الإرثي الروحي او للعلم الارثي وحده تجدها مشاراً اليها هنا ( راجع أ ــ ٤ ) .

وهذا هو السبب الذي حدا بالامام الخامس محمد الباقر الى القول ( وقد رد: ذلك كل امام من بعده ) : « قضيتنا صعبة مستصعبة لا يؤمن بها الا ملك مقرّب او نبي مرسل او عبد امتحن الله قلبه للايسان (٢٠) » . ويوضح الامام السادس جعفر الصادق ذلك ايضاً : « قضيتنا سر في سر ، سر أمر دائم الستر ، سر لا يكشف عنه الا سر آخر ؛ انه سر على سر ، يكتفي بسر » . او كا يقول ايضاً : « قضيتنا حتى بل هي حتى الحتى ؛ انها الظاهر ، وباطن الظاهر، وباطن الظاهر، وباطن الظاهر، وفي بعض الابيات الشعرية المنسوبة للامام الرابع على زين العابدين ( ٩٥ هـ وفي بعض الابيات الشعرية المنسوبة للامام الرابع على زين العابدين ( ٩٥ هـ على دين العابدين ( ٩٥ هـ

<sup>(</sup>١) هذا الفهم المتقبة (على أنها عدم إفشاء الاسرار الافحية) يبدأ مع ميثم البحراني وابن المطهر الحلي وحيدر بن علي الآملي ( من القرن الثامن الهجري، ) ومعاصريه حتى من اهل السنة (كالكامل الملتاني مثلاً ) . يقول الملتاني على هامش المرجع السابق « اعلم ان حمل التقيية على عدء الاحتراز عن افشاء الاسرار الالهية جيد » . ويقول الآملي ( كتابه المذكور ص ٢٩٧) (يقول اللصادق : « التقية ديني ردين آبائي فعن لا تقية له لا دين له » قبال فعن لا تقية له أي الاتقاء والاحتراز عن افشاء الاسرار الالهية . ) . أما قبل هذا التاريخ فلم تكن لها على ما يظهر علاقة بالاسرار الالهية . فانت تجدها في كلة احمد بن حنبل السلفي «اذا أجاب العالم تقية والجاهل غلام عنى يتبين الحق » وهذا الحجر يورده المقريزي في ه مناقب ابن حنبل » ص ه غطوط يواود عدن حدل الدن ص ٨٥ وفي مناقب ابن حنبل لابن الجوزي ص ٣٠٦ .

<sup>(</sup>٢) رواه الكليني في « اصول الكاني » الجزء الاول ص ٤٠١ « كتاب الحجة » ط. طهر ان وهو بورد هذا الحديث مثبتا ان حديث آل محمد وليس قضيتهم هي المستصعبة. والامام الباقر في رواية الكليني ناقل لا واضع . فالمتحدث هو الرسول والباقر ينقلها رواية . فيبقى ان يكون المؤلف استقى الحديث من مصادر المير داماد او الآملي .

اني لأكتم من علمي جواهره ك وقد تقدم في هذا أبر حسن ال فـَر'بُ جوهر علم لو أبوح به لة ولاستحل رجال مسادن دمي بر

كيلا يرى الحق ذو جهل فيفتتنا الى الحسين وأوصى قبله الحسنا لقيسل لي انت بمن يعبد الرثنا يرون أقبح ما يانونه حسنا ١١١

٣ – وبامكاننا أن نضاعف هذه الاستشهادات بأحاديث بماثلة ، فهي تشهر بشكل يثير التقدير الى ﴿ وجود ﴾ التشيع وكيانه ؛ ووعيه بأنه باطنية الاسلام ؛ وانه ليستحيل علينا تاريخياً ان نرجع الى ما هو اقدم منتعاليم الاثمة للوصول الى منابع الاسلام الباطني . ولذلك فان الشيعة الحقيقيين مم اولئك الذين يحملون أسرار الائمة ؛ بل ، في مقابل ذلـك ، ان الذين زعموا او يزعمون وقف تعالم الائمة على الظاهر ٬ أي على بعض مسائل الفقه والطقوس ٬ 'يعرضون عمـــا هو جوهر التشيع ويتجاهلونه . ان التوكيد على الباطن لا يعني ، مطلقا ، النسخ الحالص البسيط للشريعة ولحرفية النص وظاهره ٬ وانمــــا يعني ان الشريعة اذا تجردت من الحقيقة ومن الباطن ٬ تصبح عبودية وكدارة٬ ولا يتبقى منها سوى جدول للمعتقدات والتعاليم بدل ان تظل منفتحة لنشأة المعانى الجديدة الطارئة . من هنا يرد حديث الامام الاول القائل : ان الناس ، على وجه الاجمال ، ثلاث فئات: ١) عالم رباني، ويحصر المعنى بالنبي والائمة الاولياء. ٢) والتابعون طريق النجاة ، وهم الذين تنشرح صدورهم لدى ساع تماليم مذهبهم ، فينزعون الى شرح صدور الآخرين من جيل الى جيـــل وهؤلاء اقلية ؟ ٣) والصامُّون آذانهم عن هذه التعالم . ونحن الحكماء الذين يعلمون ، وشيعتنا يأخذون عنا ، والباڤون هم الزبد الذي يجرفــــه التيار ، . الباطن يدور حول مركزي

<sup>(</sup>١) رواها الشيرازي في « الاتحاف بحب الاشراف » ص ه . والشبلنجي في هنور الابصار» ص ه . والشبلنجي في هنور الابصار» ص ١٧٩ وقد أمقط المؤلف البيت الثاني . وأورد هـــذه الابيات ايضاً الالوسي في « روح المماني » ج ٦ ص ١٩٠ عند قوله تعالى ( يا أيها الرسول بلغ ما أنزل اليك من ربك ) فذكر علم الاسرار والحقيقة ثم قال : « أشار الى هذا رئيس العارفين على زين العابدين قال » ثم يورد الابيات .

الشريمة والحقيقة ؛ حول ديانة الشرع وهي الديانة الاجتاعية ؛ وحول الديانــة الصوفية التي تهندي بالممنى الروحي للوحي القرآني . ولهذا فالنزعة الباطنيــة تتضمن في جوهرها علم نبوة وعلم امامة .

#### ٣ ـ علم النبوة

1 \_ اقدم المعطيات لاقامة علم النبوة الاسلامية ، نجدها في تعاليم الائمة . ونظراً المواعث التي كانت تحرك هذا العلم ، يمكن القول ان الوسط الشيمي هو الوسط الذي كان ملائماً لينشأ فيه علم نبوة ويكون مداراً التأمل والتطور . والحال هو ان الغليفة النبوية تطابق في جوهرها ، الشمور بالدين النبوي اكثر من اي شكل فكري آخر اتخذ لنفسه مكاناً في الاسلام ؛ وذلك لان العلم الالهي علم يمننع الاطلاع عليه والاتصال به ، لانه ليس وعلماً ، بالممنى المعروف لهذه الكلمة ، ولا يقيض الالليبي ان يتصل به . وشروط هذا الاتصال ، وظروف ما يمكن ان يعطيه محتواه من نتائج بعد اختتام النبوة ، تشكل الموضوع الذي تدور الفلسمة النبوية حوله . وهذه الفكرة تشكل مع صلب الفكر الشيعي ، وحدة لا تنهم ولههذا لا يجوز ان يخلو تاريخ للفلسفة الاسلامية من الفكر الشيعي .

وثمة امر واقع لا بد من ملاحظته ، وهو هذا التقابل الملحوظ بين مذهب والمقل ، عند الفلاسفة السينوبين ، ومذهب و الروح ، في النصوص الشيعية التي وصلتنا عن الائمة . ينجم عن ذلك ان الفصل الاول من أية فلسفة نبوية ، حيث تظل ضرورة وجود الانبياء هي القضية الاساسية ، تصدر في كلتا الحالتين عن اعتبارات متقاربة ؛ كا ينص ذلك الحديث الذي يرويه ابن بابويه عن الامام السادس جعفر : ويا مفضل : ان الله جعل للنبي خمسة ارواح . روح الحياة فيه دبّ ودرج الشهوة فيه اكل وشرب فيه دبّ ودرج القوة فيه نهض وجاهد، وروح الشهوة فيه اكل وشرب وأتى النساء من الحلال ، وروح الايمان فيه أمر وعدل وروح القدس فيه حمل

النبوة . ( وليس للمؤمنين الصادقين منها الا اربمة ؛ واما ما تبقى مسن الحلق قلايهم منها ثلاثة (١) ) » .

في مقابل ذلك ، يعتب برالفلاسفة ، من ابن سينا حتى الملاصدرا ، بتقسيمهم المقل الى حالات خس ، تبتدىء بالمقل الهيولاني او المقبل بالقوة . وتنتهي بالمقل القدسي ، ان المقل لا يوجد عند سواد الناس الا في حالة القوة . اما الشروط التي تتيح له ان يصبح عقلاً بالفمل فلا تتهيأ الا لمدد قليل من الناس . فكيف يتهيأ ، بالتالي ، للمديد من الناس ، الذين يتبعون نزواتهم الوضيعة ان يشكلوا ، على قدم المساواة ، جماعة تدين بنفس الشريعة ? ولدى البيروني ان الشريعة الطبيعية هي شريعة الغاب ولا يمكن التغلب على التناقضات الفاغة بين البيروني وابن سينا المتشائمة هـنه الا صورة حرفية لتماليم الاثمة كالبيروني وابن سينا المتشائمة هـنه الا صورة حرفية لتماليم الاثمة كاليبروني .

٢ ـ ومع هذا فان علم النبوة الشيعي لا يصدر 'مطلقا 'عن علم اجتاعي وضعي بسيط اذ ان القضية هنا هي قضية مصير الانسان الروحي . فالنظرية الشيعية التي تذكر إمكانبة رؤية الله سواء في هـ ذا العالم ام في العالم الآخر (على عكس الكر "امية والأشعرية ) هي نظرية وثيقة الاتصال 'حتى عند الأثمة أنفسهم 'بنمو العلم العلبي ' والمعرفة القلبية ' هذه المعرفة التي تشتمل على جميع القوى المقلانية والتي ترسم بذلك معالم العرفان الخاص بالفلسفة النبوية . واذن ' فان ضرورة النبوة تعني ' من جهة ' ضرورة وجود اشخاص النبوية . واذن ' فان ضرورة النبوة تعني ' من جهة ' ضرورة وجود اشخاص النبوية .

<sup>(</sup>١) أورد هذا الحديث العلامة محمد باقر الجملسي في مجار الانوار باسناده الى كتاب توحيد المفضل . كما أورده الشيخ الصدوق « فيا لا يحضره الفقيه » . والحديث في الروايتين واحمد في الممنى متفاير بعض الشيء في اللفظ . فأما الحديث الذي يشبته المؤلف باسناده الى ابن بابويه فيقول « ان الله جمل للانسان خمسة أرواح » . أما الرواية التي وجدناها فتقول، كما أثبتنا ذلك في المتز ، « ان الله جمل للذي خمسة ارواح » . وعلى كل فليس بين الروايتين تفاير يذكر من حيث مفاد الحديث ومفزاه . وما وضعناه بين قوسين فترجمة للمنى .

ملهمين ؛ اشخاص فوق مستوى البشر ؛ حتى انسه ليمكن لنا ان نقول بوجود و انسان رباني ، او و رب انساني ، دون ان تنضمن هسند المقالة فكرة و التجسد ، . ومن جهة ثانية ؛ فان علم النبوة الشيعي يختلف قاماً عن المدارس الاسلامية السنية السابقة له . فالأشاعرة ( انظر فصل ٣ ، ٣ ) بافكارهم اصلا لفكرة و الترتيب ، أي بافكارهم لكل بنيان يقوم العالم فيه على اساس تراتبي ذي علل وسيطة ، يهدمون بذلك فكرة النبوة من أساسها. اما المتطرفون من المعتزلة لكار اوندي مثلا ) فقد اعترضوا ، بدورهم ، بهذا القول : اما ان تتفق النبوة مع المعلل واما ان لا تتفق . وهي في الحالة الاولى لا طائل تحتها ، وفي الحالة الثانية مرفوضة اصلا ؛ وما ذلك الالأن المقلانية المعتزلية ما كان بامكانها استدرك مستوى الوجود والوعي الذي يتبخر فيه إشكالهم هذا .

هذا الوسيط الذي يظهر عــــ لم النبوة الشيعي ضرورته ، يشار اليه بمصطلح وحجة ، مع هذا فان فكرته ودلالته لا تنحصران في حقبة ما، بل تتجاوزان حقب الزمان . وحضور و الحجة ، يجب ان يستمر حتى ولو كان حضوراً غير منظور او بجهولاً من عامة البشر . فاذا كان هذا المصطلح ينطبق على النبي، فانه بالتالي اكثر انطباقاً على الأنمة ( وهو يصبح، في سلسلة والحدود، عند اسماعيلية ألموت ، ضرباً من الازدواج الروحي للامام ؛ انظر ب ــ ٢ ) . وتتضمن فكرة الحجة ، اذن ، عدم انفصال علم النبوة عن علم الامامــة ؛ واذ تتجاوز حدود الازمنة فانها تتأصل في حقيقة ميتافيزيقيـــة تقودنا معرفتها وادارتها الى مبدأ عرفاني ، مبدأ الناموت السماوي .

٣ ـ يقول الامام جمفر في احد تماليمه ما معناه : « صلاة الانسان هي الشهادة الكبرى التي يُشهيدُ الله بهما على خلقه ، والكتاب الذي خطه بيده والحيكل الذي شاده مجكمته مجمل صور الاكوان جميعها ، وجامع المعارف التي خطت في اللوح المحفوظ ، والشهادة المرثيبة التي تظهر النيب ، والحجة على كل جاحد والصراط المستقع بين الجنة والنار » .

تلك هي القضية التي أبان عنها علم النبوة الشيعي ؛ هـذه الصورة الانسانية في عظمتها الأزلية تدعى بـ « آدم الحقيقي » ( الانسان الكبير ، الروح العليا ، العقل الفعال ، الكلام الاعظم ، الحليفة الاعظم ، قطب الاقطاب .. ) ؛ هذا والانسان الروحي، هو المقلد للنبوة ؛ المتمسك بها، أي بالنبوة الاصيلة الحقيقة ، تلك التي تنشأ قبل الزمان ، وفي عالم الابداع الساوي ؛ وهو يمثل ، الى ذلك ، الحقيقة المحمدية الباقيسة ونور العظمة المحمدية والكلمة المحمدية . واياه كان النبي يعني بقوله : « خلق الله « آدم » على صورته ومثاله (۱۱ » . واذا كان النبي هو المظهر الارضي لهذا الانسان الساوي ، فقسد عبر عنه الرسول بصيغة المتكلم المفرد حين قال : « اول ما خلق الله نوري (۱۱ » . وهو كذلك ما كان يعنيسه بقوله : « كنت نبياً وآدم بين الطين والتراب » ( أي لم يتكون بعد ) .

والآن ، هذه الحقيقة النبوية الباقية هي وحدة مزدوجة ذات 'بعدين اثنين : خارجي ظاهر ، داخلي باطن ؛ والولاية ، هي بالتحديد ، باطن هبذه النبوة الباقية ، وتحقيق لكل كالاتها ، منذ ما قبل الازمان ، تبعاً للباطن ، ثم استمرار هذه الكهالات في أبد الآبدين . وكا ان البعد الظاهري كان له ظهوره الارضي النهاثي بشخص النبي و محمد ، كذلك اقتضى ان يكون للبعد الباطني تجليه الأرضي : ولقد تجلى ذلك البعد في الشخص الذي كان ، من بين البشر جميما ، اقرب الناس الى الرسول ، وهو الامام الاول علي بن أبي طالب . ولهمذا فان علياً استطاع ان يقول ، وكلامه هذا صدى "للحديث النبوي الآنف الذكر : وكنت ولياً وآدم بين الطين والتراب (٢٠) ، (ويعني بالطبع آدم الارضي ) .

قبل القرابة الدنيوية الزمنية التي تربط بـين شخص النبي وشخص الامام ، هناك بينهها قرابة روحية ، نسبة معنوية ، تعود الى وجودهما السابق في عالم ما

<sup>(</sup>١) حديث مشهور. رواه صاحب بحار الانوار . كما تجده في الباب الثالث من الجزء الحامس من احقاق الحق للتستري في شروحه على حق العلامة الحلي ص ٢:٦ وما يليها .

<sup>(</sup>٣) نجار الانوار المجلسي .

قبل هذا الوجود. يقول النبي: وأنا وعلي من نور واحد (١) و ويقول كذلك: وخلقت أنا وعلي من نور واحد، قبل الانخلق الله آدم بأربعة عشر ألف عاما (٢) و ويشير النبي في نفس الحديث كيف انتقل هذا النور الوحيد بين الاصلاب الطيبة والارحام الطاهرة من طبقة من الانبياء الى طبقة اخرى حتى افترقا الى جزأين فف فجزء محد وجزء علي (١) ، وعندها توجه نحو الامام واردف قائلا: ولولا ان يقول فيك طوائف من امتي ما قالت النصارى في عيسى ابن مريم لقلت فيك اليوم مقالاً لا تمرّ على ملا من المسلمين الا اخذوا من تراب رجليك وفضل طهورك يستشفون به ؛ ولكن حسبك ان تكون مني وأنا منك ، ترثني وأرثك ، وانت مني بمنزلة هرون من موسى ، الا انه لا نبي بعدي (١) ». وثمة اخيراً هذا

<sup>(</sup>١) هذا الحديث ثابت عند التستري باسناده الى حلية الأولياء لأبي نعيم الاصفهاني وينقله بطرق مختلفة ، وهو يجمل هذا الحديث عنواناً للبسباب الثالث من الجزء الحنامس من احقاق الحق ص ٢٢٦ وما يليها . انظر فيه ايضاً : « ينابيع المودة » القندوزي ص ٢٥٦ و « هوالسد السمطين » المحطوط لابي بكر حموية و « كفاية الطالب » القرشي الكنجي: ص ١٧٦ والدة تق لمد الله الحنفي .

 <sup>(</sup>٣) ورد عند الحافظ احمد بن حنبل الشيباني في « فضائل الصحابة » مخطوط ص ٢٠٥.
 ر « المنافب » لابن المغاولي الواسطي . ج ؛ ص ٩١. والحافظ ابر شجاع شيرويه الديلمي في « المنافب » ص ٩٨ من تبريز .

<sup>(</sup>٣) وهذه « الاثارة » من تتمة الحديث كا يرد في الاسانيد السابقة . وفي هــــذا الحديث غنوصية واضحة . لكن غولدزهير في مقالة ممتـــازة عن « العناصر الافلاطونية والفنوصية في الحديث » ( مجلة الاشوريات م ٢٢ سنة ١٩٠٩ ص ١٩٠٩ الى ص ٢٤٤ وخصوصاً من ص٢٢٦ ال المديث » ( المجادث الموسية الواضعين متأثرين بالفنوصية ال ١٠٠٠ من ترجمته العربية ) يحمل هـــذا الحديث ، ليس نتيجة الواضعين متأثرين بالفنوصية القارسية وحسب ، بل يجعل لكتاب التعاليم اليهودي « الهجاداه » نصيباً من الاثر فيه . وأصل الحديث وطريقة وضعه لا تهم المؤلفها، لانه يشير في أكثر من موضع الى انه يعمل كظواهري.

<sup>(</sup>١) أدود مذا الحديث الفرشي الكنجى الشافعي في «كفاية الطالب» ص ١٣٥ ط نجف سنة ١٩٣٧ . وهو يرويه باسنادين مختلفين . وهذا الحديث صحيح ومتواتر عند الشيعة . انظر ابن أويه عيون الاخبار . لكن رواية ابن بابويه تنسب الحديث الى مناسبة اخرى وقورده بهدذا الشكل « أنت مني بنزلة درون من موسى الا انه لا نبي بعدي ».

الحديث القاطع: وأُرسَل على مع كاف الانبياء سراً وأرسل معي جهراً (١٠) ، ويضيف هذا الحديث الاخير الى الاحاديث السابقة كل الوضوح المرجو: فالامامة المحمدية هي بالذات باطن النبوات السابقة جميعاً وما ذلك الالانها باطنية الاسلام.

إلى المفكرين الشارات المختصرة التي نعطيها هذا ، يتضع عمسل المفكرين الشيمة حول مقولات النبوة والولاية . ثمة نبوة مطلقة ، عامة ومشتركة ؛ وثمة نبوة مقيدة ، ضيقة وخاصة . اما الاولى فهي خاصة بالحقيقة المحمدية المطلقة ، الكلية والاصلية ، عا قبل الازل الى بعده ؛ اما الثانية فحكونة مسن حقائق الاولى الجزئية ، نعني المظاهر الخاصة للنبوة التي شغلها الانبياء ، الذين كان نبي الاسلام خاتمهم ، دوراً بعد دور ، وكاوا بذلك مظهراً للحقيقة المحمدية . وكذلك بالنسبة للولاية التي هي باطن النبوة الباقية : ثمة ولاية مطلقة وعامة للنبوة المطلقة كذلك فان ولاية الاولياء ، هي الاخرى ، حقيقة و و مظهر الولاية المطلقة التي كان خاتم الامام الاول علي بن ابي طالب في حسين ان خاتم المطلقة التي كان خاتم الولاية الولاية الولاية الولاية الولاية الولاية الولاية الولاية المحمدية هو و المهدي » الامام الثاني عشر او الامام المستور . والامامة المحمدية هي خاتمة الولايات ؛ ومجموع الانبياء بالنسبة لحاتم النبوة كانوا ما كانه هو بالنسبة لحاتم النبوة كانوا ما كانه هو بالنسبة لحاتم النبوة كانوا ما كانه هو بالنسبة لحاتم الاولياء .

و هكذا نفهم حقيقة خاتم النبيين وخاتم الاولياء، وهي نفس الحقيقة الواحدة. وسواء ، اعتبرناها من حيث الظاهر ( النبوة ) او من حيث الباطن ( الولاية )، فان الموقف يظل كما هو . فكل الناس في الاسلام ينادون بأن دورة النبوة قد

<sup>(</sup>١) هذا الحديث غير صحيح في رأي من نعرفهم من مشايخنا . ولكن الآية القرآنية « انما انت منذر ولكل قوم هاد » تشير الى ان لكل نبي هاديا ولكنه ليس علياً . وهم يفهمون مس الرسول « يا علي بك يهندي المهتدون » ( الذي سبقت الاشارة اليسه ) على ان علياً كان هاديا لمهتدين وليس لكل قوم سابقين . لا بل ان هذا هو فهم الملا صدرا نفسه للآية ( انظر شروحه لحل الباب العاشر من كتاب الحجة من اصول الكافي ) فعلي عنده هو الهادي ( للسلمين فقط ) ومحمد هو الهادي ( للسلمين فقط )

ختمت مع خاتم النبيين . اما في التشيع ، فان ثمة دورة ثانية هي دورة الولاية ، والتمريف الروحي يبدأ فور ختام دورة النبوة . وفي الواقع ، كا سنوضح ذلك فيا بمد ، فان ما قد ختم فعلا ، بالنسبة للمؤلفين الشيعة ، ليس سوى « النبوة التشريعية ، اما النبوة بجصر المعنى فتعني الحالة الروحية لمن كانوا يدعون فيا قبل الاسلام بالانبياء وندعوهم من الآن فصاعداً بالاولياء . والاسم وحده هو الذي تنبر اما الشيء فباق. هذه هي الرؤيا الخاصة بالاسلام الشيعي ، الرؤيا التي يختمر فيها انتظار مستقبل يبقى مفتوحاً . فهذا المفهوم مرتكز على ترتيب للأنبياء مبني على علم المرفان النبوي الذي يعلمه الائمة بانفسهم ( انظر أ . ٥ ) وهي تحدد من جهة ثانية تنظيم الصدارة بين النبي والولي والرسول وهو تنظيم يختلف فهمه بين الشيعة الاثني عشرية والشيعة الاسماعيلية .

وثمة تمييز بصدد النبوة؛ بين نبوة التعريف 'نبوة التعليم والنبوة المغنوصية ، او العرفانية ، ونبوة التشريع . والاخيرة هي رسالة الرسول النبوية 'أي الرسول الذي تنحصر مهمته في ان يبلغ الناس القانون الالهي والشريعة والكتاب الذي أنزل عليه من السياء ولقد وجد الكثير من الأنبياء المرسلين . اما سلسلة كبار الأنبياء الذين كان عليهم ان يبلغوا الشريعة فتنحصر و بأولى العزم ، وهم ستة : آدم ، نوح ، ابراهيم ، موسى ، عيسى ، محمد ، او سبعة في بعض السنن ، وذلك بأنفاذ داود وزاوره .

ه - ويجد هذا الموقف ، الذي يحدده علم النبوة ، يجد تعبيره في تعريف العلاقة بين الولاية والنبوة والرسالة ؛ ثم بين شخص الولي وشخص النبي و الرسول . فاذا تمثلنا هذه المفاهم الثلاثة على شكل دوائر ثلاث ذات مركز واحد ، تمثلت الولاية بالدائرة المركزية لأنها باطن النبوة وتمثلت النبوة ، بالدائرة الوسطى لأنه . الماطن الرسالة التي تمثلها الدائرة الحارجية . فكل رسول هو نبي وولي ايضاً ، وكل نبي هو ولي أيضاً . أما الولي فهو ولي وحسب ؛ فيتبع عن ذلك مخالفة ، ان ينعكس نظام الصدارة بين الصفات ، فيا بين الاشخاص .

ويفسر مؤلفونا ذلك على الصورة التالية : بما ان الولاية هي قلب الباطن فهي أجلُ من الظاهر لأن هذا بحاجة الى ذاك . وكا ان رسالة الرسول تفترض حالة النبي الروحية فان حالة النبي تفترض بدورها الولاية . وكلما كان الثيء أقرب الى الباطن كلما اكتفى بذاته واشتد قربه من الله الذي تتملق بـــ الحالات الداخلية للكائن . فيتبع من ذلك ان الولاية ، صفة صفي الله الروحي ، وهي أجل من صفة النبوة ، وهذه أجل من صفة الرسالة ( ذات الظاهرية المتزايدة ) او كا يكرر ذلك مؤلفونا هؤلاء و الرسالة كالقشرة والنبوة كاللب اما الولاية فمثل زيت هذا اللب ، او بمبارة اخرى : ان رسالة الرسول بدون حالة النبوة مثل الشريعة بدون الطريقة الصوفية ، ومثل الظاهر بدون الباطن ، مثل القشرة بدون الباطن ، مثل اللب بدون زيته ، وإنا لواجدون في علم المرفان ( أ ـ ه ) علاقة مشابهة بين معاني بدون والإلحام والكشف .

ومع هذا فعندما يؤكد الشيعة الاثنا عشريون تقدم الولاية ، فإنهم لا يرمون من ذلك الى ان شخص الولي وحده متقدم على شخص النبي والرسول ، ولكنهم يعتقدون انه عندما تتوفر الصفات الثلاث في نفس الشخص، أي في نبي الاسلام، فإنه تكون للولاية الأولوية بينها لأنها منبع وأساس ومرتكز الصفتين الأخربين. ومن هنا كانت هذه المخالفة الظاهرة ؛ فيم ان الأولوية هي للولاية ، فإن الصدارة تظل للنبي المرسل لانه يجمع الصفات الثلاث فهو ولي ونبي ورسول . ونلاحظ مع حيدر آملي ، ان الحلاف بين الشيعة الاثني عشرية والشيعة الاساعيلية ، او بتمبير ادق اسماعيلية ألوت المتطورة ، والتي لا تنعل سوى ان تكشف نوالا التشيع البدائي ، يبدأ من هذه النقطة ، وكا سنرى فيا بعد ( ب \_ ٢ ) فالله الوضع الاسماعيلي الالوتي ، لم يكن قليل الصراحة ذلك ان الولاية متقدمة على الوضع الاسماعيلي الالوتي ، لم يكن قليل الصراحة ذلك ان الولاية متقدمة على الفاهر عن مطلوبة في الباطن في حين ان نبوة الرسول ( الشرع ) مطلوبة في الظاهر . واخيراً ، ولما كانت للباطن الصدارة على الظاهر

فيجب أن نصل من ذلك إلى أن الامام متقدم وبشكل رئيسي ، على النبي وأن الباطن مستقل عن الظاهر . وفي المقابل في أن الوضع الشيمي الاثني عشري ، ( برغم الميل الكامن الدائم في التشيع نحو تقديم الامام في التعليم ) فأنه قسد جهد على أن يحفظ توازنه . فكل ظاهر لا يستند إلى باطن فهو في الواقع كفر ، وكل ماطن لا يبقى على الظاهر هو في نفس الوقت هرطقة . وكما نرى فأنه بحسبما نمتنق النظرية الامامية أو النظرية الاسماعلية فأن العلاقة بين علم الامامة وعلم النبوة تنقلب في معناها .

## ٤ \_ علم الامامة

١- لقد سبق التدليل على فكرة الامام بالوجه المزدوج و للحقيقة المحمدية الباقية ، التي وصفناها فيا سبق (أ - ٢) والتي تنضمن فيا تنضمن ان دور الولاية يتلو دور النبوة . والقضية الاولى التي 'تشد'د' عليها أحاديث الأئة ، هي ضرورة وجود قيم على الكتاب (قيم القرآن) يخلف النبي الناطق. ولقد المارت مذه القضية مناظرات حامية في أوساط الأئة ، وخصوصاً مع بعض المعتزة ؛ فكان هشام بن الحكم ، وهو التلميذ المفضل للامام السادس جعفر ، يبرز بين جميع المتناظرين . فأما الدعوى التي كان يمارض بها الاخصام فهي ان نير بين جميع المتناظرين . فأما الدعوى التي كان يمارض بها الاخصام فهي ان نيس القرآن وحده لا يكفي ، لأن له معنى مستوراً وأعماقاً باطنة وتناقضات واضحة . فهو ليس كتابا يكن استخراج علمه بالفليفة المشتركة ، بل لا بد من ان نؤو ل النص وان نعود به الى مستوى يكون فيه معناه حقيقياً . وتلك ان نؤو ل النص وان نعود به الى مستوى يكون فيه معناه حقيقياً . وتلك اليست مهمة الجدل الكلامي لاننا لا ننشىء هذا المنى بالقياس ؛ وانما نحتاج في ذلك الى رجل ماهم ذي إرث روحي ، يسك بالظاهر وبالباطن مماً . وهذا هو حجة الله وقيم الكتاب والامام (١٠) . وهكذا ينحصر جهدد الفكر في تمن

 <sup>(</sup>١) لعل المؤلف يشير الى الرواية التي يثبتها الملا صدرا في شرحه على اصول السكافي ( الحديث الثالث من كتاب الحجة ـ والكتاب طبع حجري غير مرقم ) من مناظرة هشام مع عمرو بن عبيد في البصرة . فقد ألزم عمرواً بقوله:« فانما اقام الله القلب لشك الجوارح ? قال نعم . قلت=

حقيقة الامام في شخص الأثمة الاثني عشر .

ويلقي الملاصدرا ، من خلال شروحه على نصوص الاغة [ على اصول الكافي المكليني ] بالافتراضات الفلسفية حول هذه النقطة : « ان ما لا سبب له فلا حد لذاته ولا برهان عليه من غيره ، بل هو البرهان على كل شيء من خلقه . فلا تعرف ذاته الا بذات لا عن طريق الخلوق الحادث كا يغمل لاهوتيو الكلام ، ولا عن طريق الكائن الممكن كا يغمل الفلاسفة . فلا تحصل الممارف الالهية الا بطريق الوحي والالهام . كا لا يمكن للأرض بعد رسول الله من حجة لله على خلقه [ اذ الحاجة من الحلق ماسة دائيا ] الى وجود من يقربهم الى الله [ ويديهم سبيلهم ] . وهذا الحجة يمكن ان يكون ظاهراً مشهوراً كا يمكن على المكس، من ان يكون على مماني الكتاب المستورة ، فتأخذ به نوراً الهيا الهادي ، الذي لا غنى عنه ، الى معاني الكتاب المستورة ، فتأخذ به نوراً الهيا ورؤيا داخلية وفها روحانياً . فعلم الامامة هو نتيجة بديهية اساسية الفلسفة النبوية ؛ فتكون المسألة هي : من يشغل بعد النبي صفة قيم الكتاب ؟ (٢٠) ، .

ت=لا بد من القلب والا لم يستقم امر الجوارح ( العواس ) ? قال نمم . فقلت يا أبا مروان فالله تبارك وتعالى لم يترك جوارحك حتى جعل لها اماماً يصح لها الصحيح ويتبين به ما شككت فيه، ويترك هـذا الحلق في شكهم وحيرتهم واختلافهم لا يقيم لهم اماماً ? النع ... او مناظرته مع الشامي ( الحديث الرابع نفس المرجع ) .

<sup>(</sup>١) لهذا الكلام خبي، واضع . فهو يتضمن رداً على الغزالي وخصوصاً كتابه ﴿ الفسطاس المستقيم ( فصل اول ) .

<sup>(</sup>٧) (نفس المرجع أعلاه) باب الاضطرار الى العجة ( في اثبات إمامة امبر المؤمنين على بن أبي طالب. والمؤلف لا يأخذ منا بالنص الحرفي لكلام الملا صدرا ولكنه يذكر موجزاً له . ومع هذا فقد وردت بعض العبارات مترجمة فأعداها الى اصلها واشرة الى الاضافة بقومين ( ) والقسم الثاني من هذه الفقرة موجودة عند الملا صدرا بالمنى فقط . والمؤلف يورد كلام الملا صدرا ويأخذ بتقسيمه : معرفة الله عن طريق المحادث ( الكلاميون ) او عن طريق الكائن الممكن (الفلامة) و « ده بور » يأخذ بنفس التقسيم (ص ٩٢ من كتابه تاريخ الفلسفة) ولكنه يسمى الأول « الطبيميين » والآخرين « المنطقين » .

٢ ـ وثمة إجماع بين الشهود. فعيد الله بن عباس احد اصحاب النبي المشهور بن عكي عن هذا الانطباع العميق الذي احس به كل من سمع علياً يشرح سورة الفاتحة (١١). ولدينا شهادة الامام الاول نفسه و ما انزلت آية من القرآن على رسول الله إلا وأقرأنيها و أجلاها على فكتبتها بيدي وعلمني تفسيرها وتأويلها وغمكها ومتشابهها وناسخها ومنسوخها وخاصها وعامها ، ودعا الله ، اس يعطيني فهمها وحفظها. ووضع يده على صدري ودعا الله ان علاً قلبي علماً وفها وحكماً ونوراً (١٢).

و ترجع هذه النصوص ، لتفهم مهمة الامام ، الى دواعي القلب . فالامام المجهاعة الروحية بمثاب القلب العجمان الانساني (٣) . والمقارنة دور المرتكز لنبطن علم الامامة . ومن هنا بالذات ، يدل الملا صدرا مثلا ، كيف يشمر عام الامامة بالتجربة الصوفية ، عندما يتكلم عن الحقيقة الكونية التي هي الامامة في الانسان . أفيكون حضور الامام في قلوب شيعته الى يوم الحشر ? وسنشير فيا بعد الى المنى المميق للغيبة ، والى هذا الجهول الالهي الذي هو اساسي في كل فلسفة نبوية ، لانه يمنع الالهي من ان يصير موضوعاً [شيئاً] ، كما يحفظه من كل فلسفة نبوية ، لانه يمنع الالهي من ان يصير موضوعاً [شيئاً] ، كما يحفظه من كل حجمنة ، Sociulisation . فسلطة الامام امر مختلف عن السلطة المقائدية التي تحكم بها الكنيسة . فلقد عرف الاثمة المنى المستور الوحي . وهم كورثة له ، عادوا فاستغلوا هذا الارث لمسلحة من كانوا مستعدين لتلقيب . فثمة فكرة العلم الإرثي ، او علم الارث الروحي ، ولذلك أساسية في العرفان هي فكرة العلم الإرثي ، او علم الارث الروحي ، ولذلك

<sup>(</sup>١) يستند المزلف هذا الى نفس المرجم أعلاه ريشير الى قول ابن عباس : « اني كنت ليلة من الليالي عند امير المؤمنين وهو يفسر سورة فاتحة الكتاب فرأيت نفسي عنده كجرة عند بحر عظم » . ويضيف الملا صدرا « رهو ادعى ذلك كما هو منقول منه في كثير من الروايات بلفت جملتها حد التواتر . قال « لو شئت لارقوت حمل سبعين بعيراً من تفسير فاتحة الكتاب » .

 <sup>(</sup>۲) نفس المرجع أعلاه. ذات الصفحة. وبصائر الدرجات لمحمد بن حسن الصفارج ؟
 ص ۱۹۸ .

 <sup>(</sup>٣) قارن هذه الفقرة الصغيرة بقالة الفارابي في الفيلسوف. الفصل ٧٧ من كتاب آراء
 اهل المدينة الفاضلة.

فان التشييع لم يعرف ما جرت العادة على تسميته و دين السلطة ، بالممنى الذي جرى إطلاقه ، بالممنى الذي جرى إطلاقه ، في واقع الأمر ، وظيفتهم الأرضية فلم يعودوا ، مادياً ، من هذا العالم ، وحضورهم المتصل هو ضرب من الحضور الغيبي ، كما ان سلطتهم هي سلطة روحية بالممنى الحقيقي للكلمة ، وتعاليمهم باقية وهي أساس كل تفسير للكتاب .

يتصف اول الأغة انه اساس الإمامة . ولكن التمثل الشيعي لا يستطيع ان يفصل عنه الوجوه الاحدى عشر الأخرى والتي هي عالم إبداع الامامة ، وذلك لأن قانون الرقم ١٢ ، وهو رقم ثابت في حقب أدوار النبوة كلها ويرمز للكلية ( ولقد ذكترنا في فصل سابق ببعض المشابهات : كاشارات البروج الاثني عشر ، والاثني عشر والاثني عشر وكلها متقابلة مع لاهوتيات الأيون القديمة ) . ولقد كان لكل من الانبياء الكبار اصحاب الشرائع ، أثمة اثنا عشر . ثم ان النبي نفسه يقول : وليتول الله عليا والاوصياء من بعدى وفهمي وجعلهم في صفي وأهد لا لولايتي الهداة بعدي . لقد اعطاهم الشعلي وفهمي وجعلهم في صفي وأهد لا لولايتي وحقيقة واحدة متمثلة في اثني عشر شخصاً وما يصدق على احدهم يصدق على الآخرىن » .

٣) يرتكز هذا المفهوم على ميتافيزية علم الامامة التي نمت في الحكمة الاسماعيلية من جهة، وفي احشاء التشيع الاثني عشري والمدرسة الشيخية بصورة خاصة من جهة اخرى، ومقدماتها مأخوذة من نصوص الأثمة انفسهم . فاذا أردنا فهم دلالتها فيجب ان نذكر، انه اذا كان علم الامامة قدد وجد نفسه

<sup>(</sup>١) يورده الملا صدرا في شرحه على كتاب الحجة ، ويمثل الحديث في الصفحة الاخيرة من النسخة التي انتهت الينا من النجف . والجملتان الاخيرتان لا تردان في نص الملا صدرا ويبدو ان السبب في ذلك هو ان الملا يقتطف هذا النص من رسالة للامام علي ولا يأخذها كلها.فهو يقول في آخر الحديث الثالث من الباب العاشر « في كلام له طويل أخذنا منه مواضيح الحاجة » .

امام نفس المسائل التي واجهها علم المسيحية ، قان سبب ذلك هو انه كان يميسل الى الحلول التي ألقت بها المسيحية الرسمية والى الاقتراب من المفاهيم التعنوصية العرفانية . ثم ان مواجهته للعلاقة بين اللاهوت والناسوت في شخص الائمة ، لم تكن ضرباً من التوحيد الاقنومي لهاتين الطبيعتين . وترجع لفظة ( ظهور او مظهر ) الى المقارنة مع ظاهرة المرآة . قالما فهمنا الائمة على انهم مظاهر إلهية متجسدة ولا حالة في جوهر المرآة . قاذا فهمنا الائمة على انهم مظاهر إلهية لا أكثر ولا اقل ، اصبحوا آنها أسماء الله . وبصفتهم هذه يمتنع محذور التشبيه والتمطيل . فوجودهم السابق ، كمالم إبداع كائنات نورانية ، هو وجود يؤكده الامام السادس جعفر و خلقنا الله من نور عظمته ، وأرواح شيمتنا خلقوا مسن فاضل طينتنا (۱) . . ولذا فان أسماءهم كانت مكتوبة بحروف مشمة على لوح الزمرد السري الذي كانت تملكه فاطمة أصل سلالتهم ( وهسذا يذكرنا باللوح السمرقندي في الهرميسية ) .

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات الجزء الثاني ص ٨٠ ولكن الملا صدرا يورده بهذه الصورة « ان الله خلقنا من فر عظمته ( ثم صور خلقنا من طبئة مخزونة مكنونة من تحت العرش ، فأسكن ذلك المتور فيه فكنا نحن خلقا بشراً فورانيين ، لم يجمل لأحد في مثل الذي خلقنا منه نصيباً ) وخلق أرواح شيمتنا من طينتنا » . كا يورد حديثاً عن النبي في نفس الممنى : « ان الله خلقني وخلق علماً والعسن والعسين من فور واحد فعصر ذلك النور عصرة فخرجت منه شيمتنا » ( كتاب التوحيد ـ باب النوادر ـ شرح الحديث الثالث ) .

<sup>(</sup>٧) لعل المؤلف يشير الى تفسير ابن بابويه لهذه الآية - كتاب « التوحيد » - باسناده الى الامام الباقر في قوله : « كشكاة فيها مصباح يعني فور العلم في صدر النبي ؛ المصباح في زجاجة ، الزجاجة صدر علي. علم النبي علماً علماً يوقد من شجرة مباركة هي نور العلم الخ ... » . او لعلما يشير الى رواية الطبرس في « مجمع البيان » باسنادها الى الامام الرضا . « روي عن الامام الرض انه قال: نحن المشكاة فيها المصباح ، والمصباح محد، يهدي الله لو لايتنا من احب ، ولهذه الآية أهميتها في تاريخ الفكر الاسلامي. فقد علق شراح ابن سينا في الاشار ات والتنبيهات عليها، وكتب الامام النز الي حواله هي « مشكاة الانوار » .

(النبي وفاطمة والاثبة الاثني عشر) . فهم المعصومون الوحيدون المطهرون من الرجس. ويقول الامام الخامس الباقر: ونور الامام في قلب المؤمنين أشد سطوعاً من الشمس في واضحة النهار (١١). والائمة هم الذين ينبرون قاوب المؤمنين، ومن يحجب عنتهم هذا النور يجمل قلوبهم معتمة . انهم ركائز الارض والعلامات التي يشير المها الله في كتابه ، والذين أعطاهم الحكمة الطبيعية . انهم خلفاء الله على الارض والعتبة التي 'يدخَلُ اليه منها (٣) وأوصناء الرسول ؛ والقرآن نفسه يقود المهم (كوجوه ظهور؛ فالاثمة ليسوا المعرَّفين بالمعنى المستور وحسب انهمالمعنى الباطن ذاته ). انهم منجم المعرفة وشجرة النبوة ومزار الملائكة وورثة المعرفة ىرث بعضهم بعضاً <sup>(٣)</sup> ، فيهم أمُّ الكتاب او الكتب المنزلة ، ويعرفون اسم الله الاعظم٬ مثلهم مثل تابوت العهد عند اليهود٬ والى نزولهم على الارض يشير نزول الملائكة والروح في ليلة القدر: سورة القدر [ َتَنزُلُ المَلائِكَةُ والروْحُ فيها ] وهم يعرفون كل المعارف التي بلـُنها الملائكة للأنبيــــاء والمرسلين. ومعرفتهم تشمل كل الازمان. انهم المحدّثون الذين وتحدّثُ الملائكة اليهم، لانهم نور قاوب المؤمنين ؛ والكلمة الشهيرة التي تقول دمن عرف نفسه فقد عرف ربه (٤)، تعني

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات . الجزء الثامن ص ٣٧٨ .

 <sup>(</sup>٣) انظر في ذلك ضرح الملا صدرا على اصول الكافي الحديث الثامن مـــن باب النوادر ـ
 كتاب الترحيد : والحديث هر حديث الامام الاول علي : « أنا عين الله ، أنا يد الله ، أنا جنب الله ، أنا جنب الله » .

 <sup>(</sup>٣) يقول الصادق: «إن العلم الذي أنزل مع آدم لم يرفع وما مات عالم إلا رقد ورث علم».
 ريقول الباقو؛ «إن علياً كان عالماً والعلم يتوارث». وهذه الاحاديث واردة عند الكليني في فصل يسميه « فصل في أن الائمة ورثة العلم يرث بعضهم بعضاً » وفصل « في أن الائمة ورثوا علمالنبي وجميع الانبياء والاوصياء الذين سبقوم » .

 <sup>(</sup>٤) هذه الكلمة للامام على بوردها الشيرازي في شرحه للحديث الثالث من باب الروح
 من كتاب التوحيد .

أنه يعرف إمامه أي وجه الله بالنسبة اليه (١١) » وبالعكس فان من يموت دون ان يعرف إمامه يموت موتة جاهلية (٢٦) أي بدون ان يعرف نفسه .

إن الله التوكيدات الى قمتها في خطبة البيان الشهيرة المنسوبة للإمام الاول والذي يتحدث فيها هو إمام أزلي باق. و أنا علامة القدير ، أنا عرفات النيوب ، انا عتبة الاعتاب ، أنا بطانة بريق العزة الالهية انا الاول والآخر والظاهر والباطن ، أنا والله وجه الله الأنا مرآته ، انا الكلام الاعظم ، انا اللوح المفوظ ، انا الليا الانجيل ومستودع سر رسول الله (٣) م. وتستمر الخطبة حتى تصل الى سبمين من التوكيدات الخارقة . وأيا ما كان زمن هذه الخطبة ، ( فهو أقدم بما ظنه بعض النقاد ) وهي تظهر لنا ، إثمار نظرية الانسان الملكوتي العرفانية او الحقيقة المحمدية الباقية في علم الامامة . فتوكيدات الاثمة همذه مفاح المور مفاح الحروف السرية المكتوبة في مطلع السور وأحيانا كأسماء لها .

<sup>(</sup>ه) انظر ص ٩٩ تعليق ٢. ومع هذا فان في الحديث روحاً اسماعيلية واضحة . جاء في « سرائر النطقاء » باسناده الى ابي ذر قال : « سمت أمير المؤمنين علياً وهو يقول « أنا وجه الله الذي ذكره بقوله : ( فأينا تولوا وجوهكم فئم وجه الله ) . هذه الصفة ترد كثيراً في كتب الاساعيليين. انظر مثلاً القصيدة ١١ من ديران المؤيد داعي الدعاة : «فوجهك وجه الآله المنير». وقوله في القصيدة ١٤ من نفس الديران «شهدت بأنك وجه الآله» . ومثل هذه الاقوال مفهومة. فالوجه عندم هو الابداع الاول الكامل التام ، ومثله في العالم الجماني الذي وهكذا يصير الى علي ومنه الى الأثمة .

<sup>(</sup>١) أررده الكليني في اصول الكافي ص ١٣٨ وأررده داعيالدعاة المؤيد في الله في المجالس المؤيدية ج ١ ـ ص ١٥٦ .

<sup>(</sup>٣) لم ترد خطبة البيان الكبرى هذه في «نهج البلاغة » ، والشيعة الاثنا عشرية تردها من أساسها . يقول الشيخ عباس القمي، متابعاً في ذلك العلامة الجملسي وبحار الآنوار : « أما ما ورد من الأخبار الدالة على بعض معاني التفويض كخطبة البيان وأمثالها علم ترد الا في كتب الفلاة وأمثالهم » ( سفينة بحار الانوار . مادة بين ) .

وكتب عارف المر عل ذيل هـــذا التعليق يوم راجمه ، « إن هذه الحطبة تعتبر بنظر الاسماعيلية مشوهة وهي من تصنيف الفلاة . ونحن ننزه الامام علي بن أبي طالب عن مثل هذه.

ولأنهم جميعًا حقيقة واحدة ونور واحد، فان ما يقال عن امام منهم يصدق على كل من الاثني عشر الباقين . وهم يتتابعون ، مجسب ظهورهم في التاريخ على هذا الشكل: ١ - على ، امير المؤمنين ( ٤٠ هـ ٦٦١ م ) ٢ - الحسن الجنبي ( ۶۹ هـ ۹۲۹ م ) ۳ - الحسين سيد الشهداء ( ۲۱ هـ ۱۸۰ م ) ٤ - على زن العابدين ( ۹۲ هـ ۷۱۱ م ) ٥ – محمد الباقر ( ١١٥ هـ ٧٣٣ م ) ٦ – جمفر الصادق (١٤٨ هـ ٧٦٥ م) ٧ – موسى الكاظم ( ١٨٣ هـ ٧٩٩ م ) ٨ – على الرضا ( ٢٠٣ هـ ٨١٣ م ) ٩ – محمد الجواد التقى ( ٢٢٠ هـ ٨٣٥ م ) ١٠ – على النقي ( ٢٥٤ هـ ٨٦٨ م ) ١١ -- الحسن المسكري ( ٢٦٠ هـ ٨٧٤ م ) ١٢ – محمد المهدي القائم ؛ الحجة . وقد رددوا جميماً انهم اوصياء على معارف رسول الله ، ومعارف الانبياء السابقين . وسيظهر لنا ﴿ علم العرفان ﴿ انظر الفصل التالي ) معنى الارث في هذا . ويسمح لنا كل ما سبق ، بأن نهدم حكماً مسبقاً وإشكالاً مفاده ان الولادة من رسول الله لا تكفى لجعل هــــذا النسب اماماً؛ اذ يازمه النص والعصمة؛ فليست امامتهماذن نتيجة لقرابتهم برسول الله بل لعل المكس هو الاصع فقرابتهم الارضية برسول الله ناجمة ، وهي علامة على وحدتهم الابداعية مع رسول الله .

<sup>-</sup> الاقوال السخيفة المبتذلة » .

لكن الملا صدرا في شروحه على اصول الكافي يورد بعض الخطب ، كالقاصفة وسواها وهي لا تقل غلواً و « اشراقاً » عن هذه الخطبة .

والنص الذي يعتمده الاستاذ كوربان لهذه الجطبــة لا يطابق النص الذي اعتمده المرحوم ماسينيون ولا مترجمه الدكتور بدري ( انظر ص ١٠٨ . الانسان الكامل في الاسلام ) وبالتالي فلا تكون مطابقة لخطوط باريس رقم ٢٦٦١ ولا لنص القندوزي ( ينابيــع المودة ص ٤٠٤ ـ ٤٠٤ ) ولا نص كتاب الدر المنظم » .

وقد اضطررنا للمطابقة بين النصين من الاستناد الى خطبتي الافتخار والتطنجية اللتين يوردهما الحافظ رجب البرسي في « مشارق أنوار اليقين » من جهة ونص الاستاذ ماسينيون من جهة ثانية. وبالطبع فان هذه الحطب جميعاً تسير في نفس الاتجاه الذي يشير اليه الاستاذ المؤلف وتمضي الى نفس القصد والممنى .

ه ) ثمة مجال لكى نلاحظ من جهة اخرى ان فكرة الولاية لها اصولها في النشم ذاته حتى لتبدو غير منفصلة عنه الا انها قد فصلت ، وتلـك هي قضية جمع التصوف غير الشيمي كلها ، وهو الذي لم تتضع ينابيعه كما قلنا ، بعمد . فغي هذه الحالة تفقد الولاية اصلها وتماسكها وركيزتها لأننسا نحيل الى النسي ما يعود الى الامام. وغة نتيجة اخرى خطرة تنجم عن اقتلاع الولاية مــن حذورها الامامية ؛ هي ان أثب المذاهب السنية الأربعة ﴿ الْحَنْفِي والشَّافِعِي والمالكي والحنبلي ) يصبحون ورثة واوصياء النبي وبقية الأنبياء ؟ وتنقطــم الصلة العضوية والقطعمة المزدوجة للشريعة والحقيقة ، وتقوى بالتالى الشريعة والتفسير الفقهي الخالص للاسلام. ونحن نكاد أن نمسك هنا بينبوع ظاهرة ه جمعنة وعلمانية ، خاصة جداً . فالباطن معزول عـن الظاهر بل هو مستبعد تماماً ، وهو موقف الفلاسفة والمتصوفين الذين يسيرون في طريق خطرة فتشتبه عليهم الامور . من هذه الظاهرة التي لم تحلل للآن بعــد ؛ تتكون لدينا فكرة واضحة عن كل الشيعة الذين فهموا ﴿ وعلى رأسهم حيدر آملي ﴾ ﴾ الصلة الاولى لتحويل الاسلام الى دين تشريعي خالص ، فعارضوها وأنكروا على الأنمـــة الاربعة صفة الوراثــــة او الوصاية بعد النبي ، وذلك لسبب اول ، هو انه لا يمكن ان يكون لعلمهم الظاهر صلة ولا علاقة بعلم هو في طبيعته علم إرثي وإرث روحاني . ولسبب ثان مو أن الولاية تجعـــل من الائمة و'رثاء الباطن . والعرفان الشيمي يسمح لنا ان نفهم مغامرة ومخاطرة هذا الموقف .

## ه ـ علم العرفان

 المسيحية ، وذلك لأن هذه الأخيرة ترتكز الى واقع التجسد باعتبار انه يمسل دخول اللاهوت في التاريخ والزمان. وعلاقة اللاهوت والفلسفة والايمان والمعرفة ، ليست مفهومة على نفس الشاكلة في هذه الجهة وتلك . وهنا تتعلق العرفانية بالمعرفة الغيبية وتبدع منها مقولات تابعة للمعرفة النبوية [ الحكمة اللدنية ] وللحدود [ الترتيب ] التي تحددها علاقة النبوة والولاية الدي وضعناها أعلاه . وبالطبع فانه لم يكن تحت جدل المتكلمين العقلاني طائل بالنسبة لهذه الحكمة اللدنية التي اضطلع بها الحكماء الالهيون .

وتبسط الأحاديث التي ينقلها الينا الكليني في مدونته ، من خلال ترتيبها لدرجات المعرفة والاشخاص النبويين بشكل تابع لدرجة توسط الملاك ، تبسط أمامنا عقيدة الأثمة الخامس والسادس والسابع الفنوصية . كا ستسمح ، تلك الصلة القائمة بين علم العرفان [ الفنوصية ] وعلم الملائكة ، ستسمح للفلاسفة بأن يدبحوا ملاك المعرفة بملاك الوحي. ولكنه يكون من الأخذ الخالص ان نرى في هذا الاندماج بين المقل والروح ، عقلنة للروح . ففكرة العقل ليست فكرة السنوي الذي سبب سقوط السينوي اللاتينية في القرن الثاني عشر لأن المدرسية اللاتينية كانت قد اتخذت لنفسها منحى آخر تماماً ) . وبخلاف ذلك فانه لا بد مصدره من الاشارة الى ان ترتيب الانبياء وغاذج المعرفة المتعلقة بهذا الترتيب ، مصدره من الاثمارة ومن المستحيل الوصول الى مصدر اقدم من ذلك .

٢) ويشرح الاثمة ويعددون هذه الطبقات الاربع: ١ – النبي المنبأ في نفسه ، وليس عليه ابلاغ الرسالة الالهية التي تلقاها ، لانها رسالة شخصية خالصة . فهي ضرب من النبوة و اللازمة » [ أو غير المتعدية ] التي لا تتجاوز حدود شخص النبي لانها لم ترسل الا اليه . ٢ – النبي الذي يرى ويسمع صوت الملاك في الحلم ولا يماينه في اليقظة ، وليس مرسلا الى احد ( ويسوقون ولوطاً »

كثال). ٣ - والى ماتين الطبقتين تضاف طبقة ثالثة هي طبقة النبي الذي يرى ويدرك صوت الملاك ، ليس في الحلم فقط ، واغا في اليقظة ايضاً ، ويمكن اليكون رسولاً الى جماعة قليلة او كبيرة (ويسوقون يونس كمثال). وتلك حالة النبي المرسل ولا شأن لنا بسه بعد ، اذ شأننا الآن هو نبوة التعريف او التعليم . ٤ - وغيز في طبقة الانبياء المرسلين ، طبقة الانبياء الستة او السبعة الكبار (آدم ، نوح ، ابراهم ، موسى ، داود ، عيسى ، محد) ؛ اذ انهم أرسلوا برسالة ولببلغوا شريعة او قانوناً الهيا جديد النسخ القوانين الالهية السابقة ، وتلك نبوة التشريع او النبوة التشريعية . وانسه لواضح اخيراً ان الرسالة لا تكون الا لمن بلغت فيه الولاية درجة كاملة من النظور . فثمة ما يشبه التعليم الالهي التصاعدي .

ولدينا ملاحظتان اجماليتان. تتعلق الاولى بتدخل فكرة الولاية هنا بالذات. ففيا يختص بطبقتي الانبياء الاولى والثانية ، فان الشراح الشيعة يخبرونا بأنهم أولياء لا اكثر ولا اقسل . انهم رجال الله يمتلكون معارف لم يكتسبوها من الخارج اكتسابا نبيجة لتعليم انساني . ومع هذا فانهم لا يمتلكون معرفسة علة هذه المعاني؛ أي لم تحدث لهم رؤية الملاك الذي يلقي بهذه المعلومات في قلوبهم . ولكن ( الشراح ) يعطونا توضيحاً رئيسيا . فكلة الولي ( او الصفي او حبيب الله ألم استعمل ابداً مع أي من الاولياء في الحقب السابقة على رسالة نبي الاسلام. قد كانوا أنبياء وحسب ( وقد يجعلنا هسذا نفكر في Beni - ha Nebi'im من الكتاب المقدس ) . وبعد ظهور الاسلام لم يعد مصطلح و نبي ، قيد الاستعمال واغا يقال و أوليساء ، ولكن ليس بسين الولاية والنبوة البسيطة ، أي تلك واغا يقال و أوليساء ، ولكن ليس بسين الولاية والنبوة البسيطة ، أي تلك الفكرة والمعنى فواحد . فحالة الانبياء القدامى ، من حيث العرفان ، وهي حالة الأنباء القدامى ، من حيث العرفان ، وهي حالة الأنم عتلكون الادراك السعمي للملاك في الحلم ( ) . انهم حالة الأنم عتلكون الادراك السعمي للملاك في الحلم ( ) . انهم حالة الأنباء قاما ، ذلك انهم عتلكون الادراك السعمي للملاك في الحلم ( ) . انهم

<sup>(</sup>١) انظر تمهيد الامام موسى الصدر في اول هذا الكتاب.

المحدّثون الذين يتحدث الملاك اليهم . وهذا الوضع ذر أهمية قاطعة ، فهو اساس الفكرة الشيعة ، عن دور الولاية الذي يلي دور النبوة ، كلها . وهي تجمـــل استمرار د النبوة الباطنية ، نعني استمرار التاريخ القدساني تحت ستار الولاية ، مكناً ، وذلك لان ما ختم هو النبوة التشريعية وحدها .

أما الملاحظة الثانية فهي هذه: لقد تم ترتيب فئات المرفان النبوية بشكل تابع لوساطة الملاك المرثية او المسموعة او غير المرثية ا نعني بشكل تابع للوعي الذي يمكن للذات ان تأخيذه. وتتضمن رسالة الرسول رؤية الملاك في حالة اليقظة (وهي رؤيا سينفسر غطها المبنعا المبنع من الادراك يختلف عن الادراك الحسي ) وهي ما نشير اليه بالوحي. أما في بقية الطبقات من الانبياء افتتكام عن إلهام على مختلف الدرجات وعن كشف صوفي. وثمة حديث يقول وان الامام يسمم صوت الملاك (١١) ولكن لا يراه لا في المنام ولا في اليقظة ،

٣) ولقد أثارت هذه الاشكال من العرفان القدساني انتباه مؤلفينا طويلا.
 الا ان معناها لا يفهم الا اذا ربطناها بمجمل علم النبوة. فاذا كان النبي قد أشهر
 بحالة علي النموذجية باعتباره أقدر الصحابة جميعاً في التقدم نحو الله بقوة عقله
 وبحثه عن المعرفة (٢٠) ، فذلك لان الامر يتعلق هنا بسيطرة مفهوم نبوي للعقل

 <sup>(</sup>١) لعل المؤلف يقصد الى ما رود في كتاب الحجة مناصول الكافي خصوصاً هذه الابواب:
 « باب طبقات الأنبياء والرسل » و «باب الفرق بين النبي والرسول والمحدث» و « باب الاضطوار
 الى الحجة » والى شروح الملا صدرا عليها .

<sup>«</sup>كتب الحسن بن العباس المعروف بالرضي لأبي عبد الله : جملت فداك أخبرني ما المغرق بين الرسول و النبي و الأمام والنبي ? فأجاب الفرق بين الرسول والنبي و الأمام : أن الرسول هو الذي ينزل عليه جبريل فيراه ويسمع كلامه وينزل عليه الرحي ، وبما رأى في منامه نحو رؤيا ابراهم ؛ والنبي ربما سمع الكلام ، وربما رأى الشخص ولم يسمع، والامام هو الذي يسمع الكلام ولا يرى الشخص ». كتاب الحجة المرجع السابق .

 <sup>(</sup>٣) لعل المؤلف يقصد الى الحديث النبوي الذي يثبتب الملا صدرا في شرحه المشار اليه
 ( اذا تقرب الناس الى الله عز وجل بالبر ، تقرب انت بعقلك » . ( باب طبقات الانبياء والرسل ) « شرح الحديث الاول » .

غير شروط الفلسفة الاسلامية من ألفها الى يائها . فعندما تقر هــــذه الفلسفة المصلة التي تقيمها هي بين وساطة الملاك والاشراق المقلي ، فلا تكون قد تمدت والحالة هذه حدودها اطلاقاً . وكما قلنا فان عرفانيـــة الفلاسفة تلحق بعلم العرفان النبوي وذلك بادماجها المقــل الفعّال بالروح القدس ( جبريل ، ملاك الوحي ) .

ولهذا ، فاننا نبتر البيان الاجمالي للحكة الالهية الشيعية اذا لم نسر باختصار الى الكيفية التي وسع بها مفكرونا في شروحاتهم العرفانية التي ابتدأها الائمة . والملا صدرا استاذ كبير في هذا الباب ، فالمقيدة التي يصوغها على هامش نصوص الائمة تمثل كل معرفة حقيقية باعتبارها كشفا او ظهوراً . وذلك ان القلب ( هذه اللطيفة النورانية ومرتكز الذكاء ) عنده ملكة تجميع الحقائق وكل ما هر قابل للمعرفة . غير ان المعارف التي تتجلى له من حجب الغيب يمكن ان يكون مصدرها العلم الشرعي او معطيات الشريعة ، كا يمكن ان تكون نظرياً يكون مصدرها العلم الشرعي او معطيات . وهذا العلم يمكن ان يكون نظرياً قبلياً ، او قل مطبوعاً بحسب تعبير الامام الاول ، وهذه هي معرفة المادىء الاولى التي يمكن ان تكتسب اكتساباً . فاذا كانت مكتسبة أمكن ان يكون النولى الإلى التي يمكن ان تكتسب اكتساباً . فاذا كانت مكتسبة أمكن ان يكون الفلاسفة لا اكثر ولا اقل ( ، وإما ان تهاجم القلب وتنعكس فيه فجأة وهذا الغلاسفة لا اكثر ولا اقل ( ، . وإما ان تهاجم القلب وتنعكس فيه فجأة وهذا

<sup>(</sup>۱) هذه المقانصدى وتكرار لما ذهب اليه صدرا في شرحه على اصول الكافي (نفس المرجع أعلاه) يقول الملا صدرا : « أو لا يجب ان يعلم ان قلب الانسان بغريزته مستمد لقبول حقائق المعلومات ، ولكن العلوم التي تتجل من حجب الفيب تنقسم الى عقلية وشرعية . أما الشرعية في المأخوذة بطريق التقليد عن الانبياء وأما المقلية فالمراد بها ما تقتضيه غريزة العقل من غير ان يؤخذ بالتقليد والسهاع وهي منقسمة الى ضرورية لا تدري من أين حصلت وكيف حصلت ( وذاك ما يسعيه الفلاسفة بالارليات ) فان هذه العلوم يجد الانسان نفسه مفطوراً عليها منذ المسبالة بي ضرورية ويقال لها المكتسبة وهي المستفادة بالتعليم والاكتساب وكلالتساب وكلالتسب قد يسمى بالعقل كما في قول أمير المؤمنين عليه السلام » : ---

ما يسمى بالالحام . وينبغي ان نميز ، بالنسبة للالهام ، الحالة التي يحدث فيهسا بدون ان يعرف الانسان العلة التي ألقته فيه ( الملاك ) ، وهذا هو إلهام الائسة والاولياء عموماً ؛ والحالة التي يرى فيها الانسان هذه العلة مباشرة وهي حالة الوحي من الملاك الى النبي. اذن فان علم العرفان هذا يشتمل على ظهور واحد، يتجلى في درجات عتلفة هي معرفة الفلاسفة والملهمين والانبياء دفعة واحدة .

إ ) وتقودنا فكرة العلم كتجل ، يشغل القلب فيه على العضو المدرك ، الى اقامة حلقتين متوازيتين ذات مصطلحات متشابهة . فلدينا من جهسة : بصر الطاهر ( او رؤية الخارج ) وتتبعه الشمس ، والعين مَلكَة الرؤيا والادراك ، ولدينا من جهة اخرى بصيرة الباطن (او الرؤية الداخلية) ويتبعها القلب والعقل والعلم والملاك (الروح القدس او العقل الفعال) . فبدون اشراق الشمس لا يمكن للعين ان تبصر ، وبدون اشراق الملاك \_ العقل ، فان العقل الانساني لا يمكنه ان يعلم ( وهنا تتحد النظرية السينوية بالفلسفة النبوية ) . ويسمى هسذا الملاك \_ العقل باسم د الكلام ، لأنه العلة التي تتوسط بين الله والانسان لتمتيل العلم في العقل باسم د الكلام ( او القلم ) هو واسطة بين الكاتب والقرطاس الذي يخط ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق الغيب ، ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق الغيب ، ولا تساؤل

« رأيت العقل عقلين فمطبوع ومكسوب ولا ينفع مسموع اذا لم يك مطبوع كا لا ينفم ضوء الشمس ممنوع »

والاول هو المراد من قول رسول افت: « ما خلق افت خلقاً أكرم عليه من العقل » والثاني هو المراد بقوله لعلي عليه السلام : « اذا تقرب الناس الى افته عز وجل بالبر تقرب انت بعقلك » . ويقول :

العلوم التي ليست ضرورية إنا تحصل في القلب في بعض الاحوال ويختلف الحال في حصولها ، فتارة تهجم على القلب كأنها ألقيت فيه مسن حيث لا يدري وثارة تكتسب بطريق الاستدلال والتعلم. فالذي يحصل لا بطريقالاكتساب وحيلة الاستدلاليسمى إلهاماً والذي يحصل بالاستدلال يسمى اعتبار واستبصاراً . ( نفس المرجع ، نفس الصفحة ) .

الكلام هنا عن وجهين في مستويين مختلفين ويعودان لسياق واحد. وهكذا تصبح فكرة المعرفة القلبية فكرة ذات اساس ، وهي فكرة قال بهما الاثمة ، واليها تشير الآية القرآنية العاشرة من سورة النجم عندما تتكلم عن رؤيا النبي الأولى [ مَا كذَبَ الفؤادُ مَا رَأَى ] او الآية ١٤ من سورة الحج [ فإنسّها لا تسمّى الابصار ولكن تعمّى القلوبُ التي في الصدور ] .

ولأن موضوع الكلام ظهور واحد يظهر عن طريق الحواس او عن طريق اخرى وعلى درجات مختلفة من الجلال ، وهو ظهور "حدوده إبصار الملاك الذي يلقي بالعلم في القلب في حالة اليقظة ، وهذا الابصار شبيه بابصار العيون ، فيمكن القول انه ، بحسب تبيانة علم العرفان النبوي ، فان الفيلسوف لا يرى الملاك ولكنه يعقل بواسطته وعلى قدر طاقته . اما الأغمة والاولياء فيسمعون سمعاً روحياً . وأما الانبياء فيبصرونه . وهذه المقارنة التي نجدها عند الملاصدرا وعند آخرين سواه ترجع الى ظاهرة المرايا . فثمة حجاب بسين مرآة القلب واللوح الحفوظ الذي نقشت فيسه كل الأشياء . وتجلي العلم الصادر عن مرآة اللوح المحفوظ في المرآة الاخرى أي مرآة القلب هو كمثل انعكاس صورة من مرآة في مرآة الحوم مرآة اخرى قبالتها . وهذا الحجاب الذي محجب ما بين المرآتين يرتفسع في النهاية ، إما لان يداً أزاحسه ( جهد الفيلسوف ) وإما بسبب هبوب الريح وقد يحدث ان يهب نسم الالطاف الالهية فينكشف الحجاب من أمام عين القلب (١٠) .

<sup>(</sup>١) هو حقيقة القول فيه ان القلب من شأنه ان يتجلى فيه الحضرة الربوبية وحقيقة الحق في الاشياء كلها ، وإنما حيل بينه وبينها بالاسباب الحسة التي ذكوناها ومثلنا فيها بحجب المرايا في شرح الكتاب الاول فهي كالححاب الحايل بين مرآة القلب وبين الموآتين تاوة تزال باليد وأخرى يضاهي انطباع صورة من مرآة في مرآة تقابلها والحجاب بين المرآتين تاوة تزال باليد وأخرى يزول بهبوب وبيريحوكه (كا ، ) قد تهب وباح الالطاف الالهية فيكثمف الحجاب عن عين القلب فيتجل فيها بعض ما هو مسطور في اللوح الهفوط ويكون ذلك تارة عند المنام ... وقام ذلك فتحد المرجم )

وغة بعض سطور بجمل بها الملاصدراكل ذلك بخير مما فعلنا :. و فلم يفارق الالهام (علم الانبياء والاولياء) الاكتساب (علم الفلاسفة) في نفس العلم ولا في محله (القلب) ولا في سببه (الملاك الكلام - جبريل - الروح القدس - المعتل الفعال) ولكن يفارقه في جهة زوال الحجاب وان ذلك ليس باختيار العبد ، وكذا لم يفارق الوحي الالهام في شيء من ذلك بل في مشاهدة الملك المفيد للعلم فان العلوم انما تحصل في قلوبنا من الله بواسطة الملائكة واليه أشار بقوله : (الآيات ، و و ١٥ من سورة الشورى) : [وما كان ليتشكر أن يكله الله إلا وحيا أو مين وراه حجاب أو أيرسيل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشار إله على حكيم (٥١) وكذلك أو حيننا إليك روحا من من الكيتاب ولا الايمان ... الن (١٠٠٠) ع .

ه ) ويلحق بعلم العرفان النبوي اذن ، كل ما يدخل في النطاق المادي الفيلسوف وكل ما يتملق بالعرفار القدساني وادراكات الفيب والادراكات البصرية . ويوضح الملا صدرا مسلمات هذا العرفان مظهراً ان بينها وبين الاشراق تقارباً أساسياً بمعنى ان صدق الابصارات النبوية وادراكات الغيب تقود الى القول بوجود ملكة علم ثالثة بين الادراك الحسي والتعقل الخالص للمعقولات . وهذا هو السبب في الاهمية المعطاة للمخيلة وللادراك بالخيلة كأداة لادراك عالم المثال وهو العلم الخاصبها، في نفس الوقت الذي توجد فيه . وفي مقابل نزعة الفلاسفة العامة هذه توجد، ملكة نفسية وحانية خالصة مستقلة عن الجهاز الطبيعي الفاني . وسيكون لدينا مجال كاف للمودة الى السهروردي والملا صدرا . فلنكتفي الآن بأن نؤكد هذا الواقع ، وهو ان علم نبوة الاثمة يتضمن بالضرورة ثلاثة من الموالم ( المحسوس والمتخيل والمعقول ) وهذه تطابق ثلاثيات علم الانسان الموالم ( المحسوس والمتخيل والمعقول ) وهذه تطابق ثلاثيات علم الانسان الموالم ( المحسوس والمتخيل والمعقول ) وهذه تطابق ثلاثيات علم الانسان الموالم ( المحسوس والمتخيل والمعقول ) .

 <sup>(</sup>١) الملا صدرا : شرح اصول الكافي ، نفس المرجع باب طبقات الانبياء والرسل الحديث الاول ، في ممنى النبي وانقسام العلم الى العقلي والشرعي . كتاب الحجة .

وقد تستند قوة البرهان الذي نسوقه على هذه النقطة إلى النظرية التي تؤكد ان حقىقة أي فمل كان من افعال المعرفة تختلف في الواقع كثيراً عما يعتقده فيها المالمُ الظاهري المحض . فحتى في حالة الادراك الطبيعي للموضوع الحسى الحارجي ، فانـــــه لا يمكننا القول ان الروح رأت الشكل الموجود في المادة الخارجية. فالادراك الحسي ليس هذا كما ولا تشكل مثل هذه الصورة موضوعه. وانما موضوعه ، في الواقع ، هو الصور والاشكال التي تبصرها الروح بعين الخيلة . فالصور في الحارج هي أسباب ظهور الصورة التي تباثلهـــا أمام الخيلة . ان تكون مناسبة حدوث الصورة المائسلة امام المخيلة من الخارج ، وان نرتفع نحن عن طريق الحواس المها ؛ او ان تحدث الصورة من الداخل وننزل نحن السها عن طريق المقولات الروحانيــة 'ممملين الخيال فنحاضرها . وفي كل الحالات هذا فان ثمة اختلافًا : ففي الحالة الاولى يمكن ان يحدث خطأ نظراً لان الظاهر قد لا يوافق الماطن ؟ اما في الحالة الثانمة فان ذلك لا يمكن ان يحدث ، وذلك لان الشكل \_ الصورة الذي ينبثق من التأمل الموجيه الى الغيب وإشراق عالم الملكوت ، يحاكي الاشكال الالهية تماماً .

وهكذا فان الغنوصية النبوية مقودة الى نظرية في المعرفة ــ بالمتخيلة والصور المهائلة . والملا صدرا يبسط النفسجية الصوفية Psycho - Physiologie ( مظهراً دور الروح الحيواني ) التي تتبح ، اذ تبين المعايير التي كان الاثمة قــــد أشاروا البها، تعين حالات الايحاء الشيطاني، او على نحو أعم ، ما نسميه حالماً بالفصام.

وترادف أنواع الادراك العائدة للولي والنبي والرسول هذه ، عناصر الثلاثية الشهيرة ، نعني العقل والروح والجسد على التوالي . ونبي الاسلام يجمع هـذه الكمالات الثلاثة. وانه لمستحيل، لسوء الحظ، ان نعطي فكرة عن غنى هذا التعلم هنا. (فهو يؤكد [أي التعلم] أفكار الرؤية العقلية والسمع العقلي والسمع الحسي

الباطني ) ، كما يملك القلب بدوره معاني الحاسية الميتافيزيقية الحمس . وهدفه الاخيرة هي التي تدرك تحديث وتكليم الملاك او الروح القدس للحواس الطبيعية . وهذا هو التعليم الباطني ذاتب بالمعنى الدقيق للكلمة ، نعني التعليم الشخصي اطلاقا ، أي ذلك التعليم الذي لا تتوسط فيه جماعة ولا كاهن ، وهو أصل ما يسمى ايضاً بالحديث القدسي الذي يتكلم فيه الله بعسيفة المتكلم المفرد. ويشكل بجمل هذه الاحاديث كنزاً فريداً من الروحانية الاسلامية ، ولكنها أحاديث تصعب معرفة مقدار سلطانها ، اللهم الا بواسطة هذه الفنوصية التي نشير هنا الى مصادرها . وأخيراً ، فان علم العرفان هذا [ الفنوصية ] هو الذي يفسر بقاء النبوة الباطنية من يومنا هذا الى يوم الحشر ، تلك النبوة التي ارف فقدتها ارض البشر هلكت . ذلك انه لا يميك سر الفلسفة النبوية [ او الحكة اللدنية ] ، التي ليست جدلاً عقلياً واغا هي تجلي للروح القدس ، إلا التاريخ القدساني .

٦) الآن يأخذ التباين القائم بين (العلوم الرسمية الكسبية) التي تنال بالجهد او بتعليم انساني و (العلوم الارثية الحقيقية) التي تنال بالتدرج، أو دفعة واحدة عن طريق التعليم الالهي، كل معناه وقوت. ولقد أظهر حيدر آملي، من بين كل الذين ركزوا على هذا الموضوع، لماذا تستطيع العلوم الارثية ان تثمر مستقلة عن العلوم الرسمية الكسبية، في حين لا تستطيع هذه الاخيرة ذلك بدون الاولى. والذي يقصد اليه حيدر آملي هنا، ليس الفلاسفة، لانه سيجمع في تلخيص رائع للموقف الفلسفي في الاسلام، شهادات عديدة، شهادة كال كاشاني، صدر تركي إصبهاني، والبهرانيان، وأفضل كاشاني، ونصير الطوسي، والغزالي، وحتى شهادة ابن سينا. وفي الواقع فان ابن سينا يؤكد أننا لا تعرف سوى خواص وحوادث الأشياء وليس حقيقتها إطلاقاً؛ فحتى عندما نقول عن الكائن الاول إنه واجب الوجود يكون ذلك صفة ملازمة له وليس حقيقته وباختصار فان كل الفلاسفة المشار اليهم يتفقون على ان الجدل النظري لا يوصلنا الى معرفة الروح وحقيقتها. وهذا النقد الشيعي للفلسفة هو النظري لا يوصلنا الى معرفة الروح وحقيقتها.

نقد إنشائي قبل كل شيء . وبالطبع فان حيدر آملي يقسو كثيراً على ممثلي علم الكلام في الاسلام وهم تقاة الأشاعرة وعقلانيو المعتزلة ( انظر الفصل الثالث ) . فهر حين يمارض دعاويهم ونقائضها لا يفوته تناقضهم ولا تعطيليتهم الفعلية . ولكن الذين يقصدهم حيدر آملي بشكل رئيسي ، عندما يشهر بقصور و الملوم الرسمية ، ، هم اولئك الذين يحيلون الفكر في الاسلام الى مسائل تشريعية ، الى علم الفقه . وسواء لديه أكانوا سنة أم شيعة ، ولكنهم يتحملون وزراً خاصاً ، اذا كانوا شيعة .

ولقد كان للمثالمين وحدهم ؛ او الحكماء الالهيون كما يدعون ؛ وسيظل لهم نصيب في إرث هذا العلم الذي وصفنا أنماطــه بوحي وإلهام وكشف. ولكن الذي ينوُّع او بميز هذا العلم عن العلم الكسبي ، هو أنه معرفة للروح ؛ نعني ، معرفة للذات ٤ وان النصب من الارث يكبر بنسبة النمو الروحي ولس نتسجة لكسب العلوم التقنية وحدها مطلقاً . فالمعرفة عن طريق الوحي قد ختمت مع ختــــام النبوة التشريعية ، أما سبيل العلم بالالهام والكشف فستبقى مفتوحة ( وأين ما صادفنا هذه الجلة فان فحواها الشيمي مستمر ) . أما العلم [ المعرفة ] الذي أشير البه على انه كشف صوفي فيمكن ان يكون علماً معنوياً محضاً ، كما يمكنه ان يدرك صورة متخيلة (كشف صوري ). وثمة حديث يبين ما يمكن ان يمنيه العلم بالذات على احسن وجه . ولقد قلنا ان اللاهوت الشمعي ( اعلاه ـ أ ـ ٣ ) على عكس مدارس اخرى ينفي كل امكانية انسانية لرؤية الله . وهذا الموقف موافق تهاماً لجواب الله لموسى في الآية ١٤٢ من سورة الأعراف [ قالَ ـَ لَنْ تَسَرانِي وَلَكُن انسُظُو الى الجبلِ فَهَإِن اسْتَنقَرُ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تِرَانِي. فلسًّا تجلسًى رَبُّهُ لِلعِبَلَ تَجعَلَهُ وَكَا وَخَرُّ مُوسَى صَعِقًا ؛ فلمَّنا أَفْنَاقَ قَالَ سُبْحَانَكُ تَبْتُ إليك ]. ومع هذا فان ثمة حديثًا عن النبي (حديث الرؤيا) يؤكد النبي فيه و اني شاهدت ربي في اجـــل الهيئات (١١) ي . وعلى سؤال من

 <sup>(</sup>١) حديث يأخذ به الحنابلة والاشاعرة ويأخذ به الملا صدرا في شروحه على اصول الكافي
 ولكن لغرض آخر .

نفس النوع يجيب الإمام الثامن علي الرضا ( ٢٠٣ هـ – ٨١٨ م ) بجواب يمهد لما كان يتأمل فيه الروحانيون . فالصورة الانسانية ، باعتبارها مخلوقاً على صورة الله ، فانها خليقة بأن تكون محلاً الظهور أو المظهر الالهي ١١٠ . وفي الحقيقة فان محمداً لم يشاهد سوى صورة روحه هو ، وهي التي كانت في أجل الهيئات لأنها هيئة وصورة الحقيقة المحمدية الباقية أو الانسان الكامل الملكوتي الذي يشكل الإمام باطنه . فكل مشاهدة لله انحها هي مشاهدة لصورته الانسانية . وفي الاجمال فقد بتنا نفهم الآن ممنى الشمار الذي أذكرنا بها اعتبار العلم د من عرف نفسه ( روحه ) فقد عرف ربه ، ١٦ ) يعني إمامه باعتبار أن ثمة حديثاً آخر يوضحه هو « من مات بلا إمام مات ميتة جاهلية ، ١٠٠ . ولمل الرسول قسال : « سترون ربك كما ترون القمر في ليلة مقمرة ، ولمل ولما الرسول قسال : « سترون ربك كما ترون القمر في ليلة مقمرة ، ولمل فقد رأى الله ، . وينهي احد احاديثه مع تليذه كميل بقوله : « سيرتفع نور في غسق الأزل فيزدهر على هياكل التوحيد » .

٧ ـ وعندما نتكلم عن العلوم الارثية (التي يتلقاها الانسان كا يتلقى ميراثاً له) يكون المهم هو أن نعرف على من تنطبق احكام للنبي مثل هــذه : « العلماء

<sup>(</sup>۱) اما الشيخ الصدر قيرري في « عيون اخبار الرضا » رواية غتلفة بمض الشيء . يرري الصدر ق ان ابا الصلت يسأل الرضا : « يا ابن رسول الله فيا معنى الحبر الذي رروه « ان ثواب لا اله الا الله هو النظر الى وجه الله تعالى » فقال عليه السلام: « يا ابا الصلت من وصف الله تعالى بوجه من الوجوه فقد حكور ، ولكن وجه الله تعالى انبياؤه ررسله وحججه صلوات الله عليهم الذين بهم يتوجه الى الله عز وجل والى دينه ومعرفته » ص « ١١ ج ١ « في تفسير النظر الى وجه الله تعالى .

 <sup>(</sup>٧) حديث يرويه الملا صدرا عن الامام الاول . « انظر باب الروح من كتاب التوحيد ،
 شرح الحديث الثالث » .

 <sup>(</sup>٣) المرجع السابق، باب ان الارض لا تخار من حجة «كتاب الحجة» شرح الحديث الاول.

ورثـــة الانبياء ﴾ (١) ، و ﴿ علمــاء أمتي مثل أنبيــاء بني اسرائيل ﴾ (٢) ، و و مداد العلماء أزكى من دماء الشهداء ، فحيدر آمنلي مثلا ، يستبعد كل علماء الظاهر بالاجمال، وكل تفسير يجعل من الأغــــة الاربَّعة مؤسسى المذاهب الفقهية السنية الاربع مثلاً ، ورثة للأنبياء . أفلم يزعموا هم أن علومهم جميعها نموذج للعلم الكسى ، وسواء عليهم استعملوا القياس أو لم يستعملوه . أمــــا الممارف الارثية فتفترض نسبة معنوية نموذجها المثالي سلمان الفارسي الذي قال له الني: و انت منا اهل البيت ، . فهذا البيت ، كما يقول مؤلفنا حمدر آميل ليس البيت الظاهر ٬ ليس العائلة التي تشمل الزوجاث والاولاد وانمـــــا هُوَ ﴿ بِيتِ العَمْ وَالْحُكَةُ وَالْمُعْرِفَةُ ﴾ . فهذا البيت النبوي قد تكوَّن ؛ منذ البداية ؛ من الأنمة الاثني عشر الذين كانوا مماً ( حتى قبل ظهورهم على الارض) ، وهذا هو اساس هذه العلاقة وهذه النسبة. فالشيمة الاثنا عشرية؛ كما ألمحنا الى ذلك فيا سبق ، لا تقيم علم إمامتها على الولادة ، وانما على المكس من هذا ، وعلى العكس مما رميت به ، ترى ان الولادة لا تكفي ابدأ لقيام إمامة الأنمة . ولطالما ردد الامام السادس جعفر القول بأن ﴿ وَلَا يَتُهُ مِنْ بِعَدُ امْنُو المُؤْمِنُينَ ﴾ الامــــام الاول ، لأثمن بكثير من ولادته منه "" . وكما رأينا ، فار. عالم الابــداع الاثني عشري يسبق ظهور الائمـــة الارضي في الوجود ؟ وقرابتهم الدموية او الارضية هي إمارة على ولايتهم ودلالة عليهـــــا ولكنها ليست اساسها مطلقاً.

ولهذا فإنهم هم مبلغو العلم الذي هو إرث نبوي، وبهذا التبليخ تستمر هذه النبوة الباطنية التي هي الولاية من أيامنا هـذه الى يوم الحشر . وعندما يحلمتل

 <sup>(</sup>١) اصول السكاني إب صفة العلم وفضل العاماء عجلد ١ . والحديث متواثر حتى لتجده في كتب الادب : انظر مثلاً كتاب ه التمثيل والهاضرة » للثمالي ص ٢٤ من طبعة مصر .

<sup>(</sup>٢) ﴿ عُوائِدُ الْآيَامِ ﴾ للنراقي — غائدة رلاية الفقيه .

 <sup>(</sup>٣) کتاب د سرمایه سخن » او « ثروة الکلة » للسیزواری .

حيدر آمُلي الحكمة الاولى المذكورة أعلاه ، فانه يحذر من الوقوع في شرك التراكيب العربية . فهو يترجم العلماء على أنهم اولئك الذين يرثون الانبيساء . والمكس عنـــده صحيح ٬ فالذين لا يرثون العلم ليسوا بعلماء . فصفة الوارث تجعل من المال الذي يتلقاه الانسان شيئًا غير مُكتسب من الحارج وانحــا مجرد أمانة تعود اليه . وبالطبع فان تملك الأمانة هــــذه يتطلب اجتهاداً ومراناً روحانيين . ولكن يجب ألا نخطىء . فالحالة منــا تشبه حالة الكنز المدفون تحت الارض ، يتركه والد لبنيه . فالاجتهاد يزيل العائق ولكنه لا يحــدث الكنز . ثم يستنتج مؤلفنا : وكذلك فقد خلتف آدم الحقيقي وراءه ، وتحت أرض القلب، كنوز الحكم الالهمة ؛ وهذا هو معنى الآية القرآنية ٦٥ من سورة المائدة : [ ولو أنهم أقاموا التوراة َ والإنجيلَ ومـــا أنزلَ إليهم من ربهم لأكلوا من فوقيهم ومن تحت ِ أرجُلِهِيم ، مِنهم أمة مقتصدة وكثيرًا منهم ساءً ما يعملون ] . وإنا لواجدون كذلك فكرة أمانة الأسرار الالهية التي ُسلمت للانسان في الآية ٧١ من سورة الاحزاب : [ إنـّا عَرَضنا الامانة إ على السموات والأرض والجبال فأبِّينَ أنْ كِعمِلنَّهَا وأَشْفَقُنَ منها وحمَلَّهَا الانسانُ إِنهُ كَانَ طَلَومًا حَهُولًا ] . وهي اساس الباطنية الشيمية ولهذا فان تاريخها لا يكن ان يكون إلا تاريخًا قدسانيًا .

# ٦- التاريخ القدساني وما وراء التاريخ

١ -- نطلق اسم التاريخ القدساني على التمثلات المنظمة في فكرة دور ( مفرد أدوار ) الولاية والنبوة ، كما نطلقه على التاريخ الذي لا نستخلصه من ملاحظة الوقائع التجريبية وتسجيلها ونقدها ، فهو هذأ الادراك الذي أشرنا الى درجاته في علم العرفان ؛ إذ ثمة علاقة بين علم العرفان القدساني والتاريخ القدساني . فالوقائع المدركة هنا لها حقيقة الحوادث بالطبع ولكنها ليست حوادث تتمتع بعينية العالم والاشخاص الطبيعيين الذين يملّون كتب التاريخ عادة ؟ إذ بهؤلاء الاخيرين و يصنع التاريخ » . ولكنها وقائع روحية والمعنى الدقيق للكلمة ، وتكتمل فيا وراء التاريخ » ( ويوم ميثاق عالم الذر الذي قابل فيه الله الجنس البشري كله هو خير مثل يضرب) ، أو تشف من سياق أشياء هذا العالم الذي تشكل فيه العنصر الحقي من الحدث ، والحدث غير المرثي الذي لا يقع تحت الادراك التجربي الدنيوي ، باعتبار أنها تفارض ضربا من الادراك الكشفي الذي يتفرد بالمقدرة على وعي المظهر . فلا يدرك في الأنبياء ، كائمة وكانبياء ، إلا في خطيطة التاريخ القدساني . ويتمتع التاريخ القدساني ، (الحقب النبوية ودور إمامة أو ولاية ما بعد النبوة )، ببنية ليست ببنية تطور ما ، ولكنها بلية تقود الى المصادر . إذن فان أول ما يقصد اليه التاريخ القدساني هو معنى النزول ليستطيع وصف والصعود ، وختام الدور .

وكما يفسر المسلا صدرا ذلك وهو يشرح تعليم الأثمة ، فان ما أنزل الوحية ( اي ما تجلى في قلب النبي ) ، هو اولاً حقائق ووقائع القرآن الروحية قبل ان يتكون الشكل المرئي النص من حروف وكامات . وهذه الحقائق هي نور الكلام وقد كانت حاضرة من قبل ان يظهر الملاك بشكل مرئي فيملي نصوص الكتاب ، فقد كانت الحقيقة الروحية موجودة وهذه بالتحديد هي ولاية النبي في شخصه السابق على الرسالة النبوية ، لأن الرسالة النبوية تفترض ذلك النه . ولهذا يقول النبي كما رأينا : « على ( الحقائق ، الباطن )

 <sup>(</sup>١) يشير المؤلف الى ما كتبه الملا صدرا ( في شرحه عل الحديث الرابع ، الاخير ، من باب
 الفرق بين الرسول والنبي والحدث من كتاب الحجة من اصول الكفى ) :

قال تمالى « نزل عليك الكتاب » أي نزل حقائق القرآن وانوار الكتاب على قلبك بالحقيقة متجلية بسرك وروحك لا صورة ألفاظ مكتوبة على الواح مقروءة فارسية او صويانية او عبرانية وكا قال « بالحق أنزلناه » يمني نزل بالحقيقة لا بالصورة فقط ، ثم اخبر عن حقيقة الكتاب الذي هو كلام الحق بقوله : « ولكن جعلناه فوراً نهدي به من نشاء من عبادتا » اشارة الى ان تعليم المقرآن بأن يتجلى فور الكلام الذي هو حقيقة القرآن على قلب من يشاء من عباده .

وأنا نور واحد ، (1) . ومن هنا فقد ابتدأت النبوة مع آدم على الارض فارن هذه النقطة مع ما سيرد ادناه : التاريخ القدساني عند الاسماعيلية ) . ولمله يكون افضل لو اوضحنا الفارق بين الوحي الالهي الذي أعطي الى آخر نبي مرسل والإيحاءات التي أعطيت للأنبياء السابقين . فلحن نستطيع النقول ان كل نبي من هؤلاء الاخيرين انحاجاء ومعه نور أتاه من الكتاب الذي يحمله . ولكنا نستطيع ان نقول عن آخر الانبياء ان ثمة نبياً قد جاء وهو بذاته نور ، وانه كان برفقته كناب . وان قلب هذا النبي (أو باطنه) ، هو الذي ينير الكتاب (٢) . وان باطنه هذا هو الولاية : نعني ما يشكل حقيقة علم الامامة . ولهذا فقد قال الاخرى : وأولئك كتب في قلوبهم الحقيقيين (آية ٢٢) ليميزهم عن الجماعات الاخرى : وأولئك كتب في قلوبهم

 <sup>(</sup>١) اورد هذا الحديث القاضى النستري ( احتاق الحق ج ه ) ويفود له باباً خاصاً هو الباب الثالث وفيه سبعة اقسام . ويرويه التستري نقلاً عن ه ينابيم المودة » ص ٢٥٦ ، و « فرائد السمطين » ، و « كفاية الطالب » ص ٢٧٦ ، و « الدقائق » .

والمقصود بهذا الحديث ١ — تفضيل على (ع) وهدا ما كان يرمي اليه القرشي الكنجي في كفاية الطالب ، اذ يضيف الى الحديث قول النبي « فنل على على سائر الناس كفضل جبربل على سائر الملائكة ». ٧ — « فكرة الامام المستودع والامام المستقر » وهذا ما يفهم من رواية القندرزي في ه ينابيم المودة » ، اذ أن هسذا النور يتنقل بين الارحام والاصلاب حق ينقسم في ابي طالب وعبدالله ، حق اذا مات ابوطالب اصبح عمد مستودع الامامة والنبوة الى بيمة غدير خم التي متجعل من عسلي إماءاً مستقراً . ٣ — « طبيمة الامام الابداعية النورانية » غدير خم التي متجعل من عسلي إماءاً مستقراً . ٣ — « طبيمة الامام الابداعية النورانية » وهذا هو فهم ابن باويه القمي « عبون اخبار الرضا » في ولادة فاطعة من نور (قارن ذلك بولادة الامام عند الاسماعيلية ب . ا — ٤ ) ثم تفترن فاطعة بعلي فيصبح المصومون الاربعة عشر كلهم من نور فتفهم عندها الآية ه ٣ من سورة النور على ان المفصود بها هم الآية . ( انظر في نقد هذا الحديث واصوله اليهودية والفارسية غولدزير ترجمة بعري ص ٢٢٤ وما بعدها ) .

 <sup>(</sup>۲) انظر الملا صدرا ( الباب المذكور - الحديث المذكور من المرجع الاسبق ) فهو يقول :
 لا كما قال (جاءكم من الله نور) وهو محمد و (كتاب مبين) وهو القرآن فشتان بين نبيين رسولين ،
 بي يجيء ويكون هو بذاته نور ومعه كتاب ونبي يجيء ومعه نور من الكتاب .

الايمان ، لأن الايمان لا يبلغ الكمال إلا اذا بلغ هذا الباطن . فالادراك التــامُ للحقيقة النبوية يفتره بلوغ هذه الباطنية والاحداث التي تكتمل فيهــا . وهذا امر مختلف كل الاختلاف عمــا يبلغه الادراك التجريبي في وقائع التاريخ الخارجي .

٢ – ونخلص بما قلناه سابقاً ( أ -- ٣ ) حول العلاقة القـــائمة بين النبي و ﴿ الحقيقة المحمدية الساقمة ، او الانسان الكامل الملكوتي الذي هو المظهر ، الى أن هذه كلما لا يمكن ان تكون ضرباً من إدخال الإلهي في التاريخ، مثلما نحد ذلك في فكرة التحسد المسلحمة . ونخلص كذلك الى أن الوظيفة المظهرية تعنى انه يجب التمييز أبدأ بين صفات الحقيقة الباقية من جهة ؛ وهي التي لا تنجلي الا للقلب ٬ وبين صفات المظهر الخارجي الذي يراه كل النساس مؤمنين وغير مؤمنين ، من جهة ثانية . وبالطبع فان النبي ، بالاضافة الى كونه مظهر العوالم الروحية والجسدية ؛ فانه كذلك ﴿ مجمع البحرين ﴾ . ولكنه عندما ينكلم عن و وجهة ، البحر الذي يمثل انسانيته ، فانــه لا يستطيع الا انـــ يقول : [ 'قُلُ إِنِّمَا أَنَا بَشَرَ مِثْلُكُمْ 'يُوحَى إِلَيْ ] ( الآية ١١٠ من سورة الكمِف ) . ولهذا فاننا قلنـــا ، عندما أشرنا الى الشيعة ، انه اذا كان علما النبوة والإمامة الشيعيين ، يضعا المفكرين الشيعة أمام مسائل مماثلة لمسائل علم المسيحية ، فإن فكرة المظهرية ( كمرآة تنمكس عليها الصورة دون إن تتجسد فيها ) كانت تقودهم داغًا الى حاول مختلفة عن حاول العقيدة المسيحية الرسمية . والحال هو أنّ مردّ فكرة ﴿ الأدوار ﴾ ووجود ﴿ الدور ﴾ نفسه ﴾ يعود الى هذه الحقيقة الغيبية التي تستشف من خلال مظهرها . فلأن ثمة دوراً فأن هناك حدان يرتدُ اليهاكل حدث من حوادث التاريخ الروحاني . وهذان الحدان هما باب ما وراء التاريخ ؛ وهذا الآخير هو الذي يعطي للتاريخ معناه لأنه يحيله الى تاريخ قدساني . فبدون مــا وراء التاريخ ، أي بدون أسبقية و في الساء ، ، وبدون علم معـاد ، يكون من الخلف الخالص ان نتكلم عن أي معنى للتاريخ . أما الشعور بالمبدأ وبالنهاية ، فيختلف عن ( الوعي التاريخي ) الذي بدأ بحيثه وفي موعد ثابت مع قدوم المسيحية وعجيء فكرة تجسد الله في التاريخ، وذلك لأن هذا الشعور موجة أصلا نحو إدراك الاشكال المظهرية . فالمسائل التي أثارتها هذه التمثلات في الفلسفة الدينية في المسيحية منذ قرون ، لم تطرح أمام الفكر الاسلامي اطلاقاً . ولهسندا فان فلسفة الاسلام الشيعي النبوية ، شاهد على أن فلسفتنا ( في الغرب ) ، يجب ان تنصت لتفكر حول نفسها .

لقد أشرنا منذ البداية ( أعلاه أ - ١ ) الى انه اذا كان وجدان الانسان المسيحى مثبتاً حول بعض الوقائم التي يجد لهـــا توقيتاً في التاريخ ( الفداء ، التجسد ) فان وعي الانسان المؤمن لأصله ومصيره اللذين يتعلَّق بها معنى حياته الحاضرة ، يكون مثبتًا على وقائع حقيقية ، وإن كانت تعود الى مــا وراء التـــاريخ . فأما معنى أصله فيدركه بالتساؤل الذي يطرحه الله على الآدميين في يوم عالم الذر قبل ان يهبط بهم الى الارض . فما من توقيت يمكنه ان يثبت تاريخ هــــــذا اليوم الذي يمر قبل وجود الارواح كما تقول الشيمة . والحد او الطرُّف الآخر بالنسبة للشيعي ، مفكراً كان أم مؤمناً بسيطاً ، فهو رجعة الإمالم الفائب ( الامام المهدي الذّي تختلف فكرة الشيعة فيه عن فكرة باقي الاسلاميين اختلافاً عميقاً ) . فهذا الزمان الحاضر الذي يتسمى باسم الامام ، هو زمان غيبته . ولهذا فان و زمانه هو ، قــد أفرد بأمارة مختلفة عن أمارات التاريخ أي زماننا نحن . فلا يمكن ان تتكلم عن هــذا الزمان ( أي زمان الغيبة ، زمان المهدي ) ، الا فلسفة نبوية لأنها فلسفة (مَمَادِيَّة) أساساً . فبين هذين الحدين : [بداية] أو « تمهيد في الساء ، وختام او نهاية ٬ تنفتح برجمــة الامام المنتظر ، ﴿ على زمــان آخر ﴾ ، فتنقل مأساة الوجود الانساني الذي يميشه كل مؤمن . فتقدُّم زمان الغيبة نحو خاتمته ، إن هو الا نتيجة لرجمة الامام ، وهذا هو دور الولاية الذي يلي دور النبوة .

٣ ــ هذا وكان نبي الاسلام خاتم النبيين ولا نبي بعده ، او بتعبير أدق ،

لن يأتي بعده رسول ببلتم الناس شريعة إلهية . هذه نقطة يتفق عليها جميع الاسلامين من جهة (أعلاه أ – ٣) ، وهي أساس لمعضلة من جهــة ثانية : أفتكون نتيجة ذلك ان يتركز الوجدان الديني في الأجيال المتعاقبة ، على هذا الماضي النبوي الذي ختم ، فلا يدرك من الكتاب والحالة هذه الا مجموعة قوانين الحياة الحلقية والاحتماعية ، لأن زمان النبوة ، قد ختم على هذا الممنى الحرفي الظاهر للنص . أم يبقى هـــذا الماضي النبوي نفسه و قيد الوصول ، A venir ، لأن نص الكتــاب يحوي معنى روحياً مستوراً ، يتطلب تعليماً روحياً هو مهمة الأثمة . فبعد دائرة النبوة تلى دائرة الإمامة ، وهـــذا التتالى او النتابـم هو فكرة تشيمية في أساسها . و'يرجم الامامان الخامس والسادس في بعض أحاديثها الى مسدأ التأويل محمطين بشرك التاريخية والشرعية قبل ان 'يخلَط . اليك هـذا الحديث مثلا : ﴿ لَوَ كَانَ اذَا أُنزِلَتَ آيَةً عَلَى رَجِلُ ثُمَّ مات ذلك الرجل ماتت الآية؛ لمات الكناب. ولكنه حي . حي يجري فيمن بقى كا يجرى فيمن مضى (١٠) م . لقد رأينا الله صدرا ينظم كل ما قبل حول هــذه الناحية في شروحه على نصوص الأئمة ( انظر اعلاه أ ــ ه ) . فما ختم هو النبوة التشريعية وحدها ، ومــا انتهى فهو استعمال كلمة نبي . وعندما يقال أن النبوة مؤقتة وان الولاية باقية ، يكون المقصود هو هذه النبوة التشريعية. ذلك أننا اذا وضعنا الأنماط الحاصة بالرسول ( أي رسول ) جانباً ، لكي لا نعتبر الا الأنماط الخــــاصة بالنبي ( أي نبي ) كما يرسمها علم العرفان ، وجدنا هــذه الانماط مشتركة بين الأئمة والأوليــاء بالمعنى الواسع للكلمة . ولهذا فان ما يستر تحت اسم الولاية في الاسلام ، إن هو في الواقع الا نبوة باطنية لا يمكن للانسانية ان تفقدها بدون ان تنهار . وبديهي ان مثل هذا التوكيد سيظهر ثورياً للناية امام أعين ( اهل الصراط ) السنة . ( انظر أدناه الفصل السابع : معنى قضية السهروردي ) .

<sup>(</sup>١) الصفحة قبل الأخيرة منكتاب ﴿ شرح أصول الكافي ﴾ للملا صدوا .

فعلى هذا الحدس الاساسي ، يقيم علم النبوة الشيعي ترسيمة تاريخ قدساني عظيم تتكشف فيه إرهاصة لاهوت عام لتاريخ الأديان . ولقد أوضح حيدر آملي ذلك في رسوم بيانية دقيقة معقدة ، كا تكلم شمس الدين اللاهيجي في هذه القضية مطولاً. فشمة فكرة مشتركة بين الشيمة الاثني عشرية والاسماعيلية ويلتقيان عليها في نقطة الانطلاق ، وتلك هي ( فكرة النبوة الباقية وهي نفسها فكرة الولاية التي تبدأ في عالم الإبداع ، أدناه ب ١٠) فالنبوة المطلقة ، الاساسية الأصيلة ، انما تعود الى الروح الاعظم ( الانسان الكامل الملكوتي ، المعقل الاول ، الحقيقة المحمدية الباعدية في برسلها الله الى النفس الكلية قبل الن يوسلها الى الارواح الفردية ليشرح لها أسماء وصفات الله ( نبوة التعريف ) . وتبدو هذه القضية عند المفكرين الاسلاميين كتوسيع لقضية النبي الحقيقي في علم النبوة المسيحي واليهودي اي قضية النبي الحقيقي والتي النبي الحقيقي واليهودي اي قضية النبي الحقيقي والتي تنتقل من نبي الى نبي حتى تصل الى محل سكونها » الذ وعل سكونها » هذا ، هو آخر الانبياء نبي الاسلام .

3 — وتتمثل كلية هذه النبوة كدائرة يتكون خطها من نقاط متتالية مثل كل نقطة منها نبياً ، اي لحظة جزئية من النبوة . وقد كانت النقطة الابتدائية في دورة النبوة على الارض هي وجود آدم الارضي . من نبي الى نبي ( وتعد السنن ١٢٤٠٠٠ نبي ) ومن رسول الى رسول ( وتعد هده السنن ٣١٣ منهم) ومن نبي كبير الى نبي كبير (وتعد منهم ستة او سبعة) تتقدم الدورة حتى يكون المسيح آخر نبي جزئي كبير . ومع بجيء محمد ، اكتملت الدائرة واختتمت . وهكذا يصبح محد ، باعتباره خاتم النبيين المتعلم والانسان الكامل الملكوتي . ويظهر الروح الاعظم فيه بحقيقة النبوة الماقطم والانسان الكامل الملكوتي . ويظهر الروح الاعظم فيه بحقيقة النبوة دانها . ولهذا فانه يستطيع ان يقول : « انا اول الانبياء خلقاً ، ( باعتبار أن الروح الاعظم يستبق العوالم في الوجود ) ، وآخره رسالة وظهوراً » .

كل نبي من الانبياء ، من آدم حتى المسيح ، كان مظهراً خاصاً او حقيقة جزئية من هذه الحقيقة النبوية الباقية . أصا الحقيقة التي هي دعامة الوصف بالنبوة في كل نبي ، فهي اللطيفة أي القلب الذي يتولد من ازدواج العقل والروح . فهي في كل نبي محل نزول المقل ( المعنى العميتى للملاك كقلب) . فللقلب وجهان ، وحه الى العقل ، الذي هو سدة الرؤى ، ووجه الى الروح لأنها محل العلوم . « القلب عرش العقل في عالم الغيب » (١) .

والآن، وبما ان الولاية هي باطن النبوة، وبالتالي الصفة الانشائية للامامة، لذلك فيان ترسيمة التاريخ القدساني ، يجب ان تشمل في بجملها ، علم النبوة وعلم الامامة ، ونهاية دور النبوة موافقة لبداية دور الامامة فعندما يتكلم حيدر آمني عن علاقة النبوة بالامامة في رسومه البيانية ، يمثل لدورة الامامة بدائرة في باطن الدائرة التي تمثل دورة النبوة ، ولهذا فان دورة الولاية تمثل، في الواقع ، دورة التبطين ، إذ أن الامامة المحمدية هي باطن كل الديانات النبوية السابقة ، ولهذا فان دور الولاية لا يحضر لجيء شريمة جديدة والها لجيء قائم أي د إمام القيامة » .

بتنا نعرف الآن ان الذي يدعى الولاية في الاسلام هو نفس الذي كان يدعى خلال الحقب السابقة للنبوة بالنبوة لا اكثر (اي بدون رسالة رسول). وكما كان لحمد اثنا عشر إماماً ، فكذلك كان لكل نبي من الانبياء الستة او الحسة الكبار الذين أرسلوا قبله: ( آدم – نوح – ابراهيم – موسى – داود – المسيح ، ، اثنا عشر إماماً أو وصياً ( ورثة روحيون ) . إلا أن أتمة المسيح الاثني عشر ليسوا اولشك الذين نسميهم بالرسل الاثني عشر او الحواريين

 <sup>(</sup>١) « فالعلب الممنوي وجهان : وجه الى عالم النفيب وهو مدخل الالهام والوحي ووجه الى عالم الحس والشهادة » ملا صدرا . شرح اصول الكافي ، باب الفرق بين الرسول والنبي والمحدث ، الحديث الثالث .

الاثني عشر تماماً ، وانما هم اولئك الذين اضطلعوا بالرسالة النبوية حتى مجيء آخر النبيين '' . وكما كان محمد مظهراً للنبوة المطلقة بصفته خاتم النبيين ' فكذلك كان وصية الامام الاول مظهراً وخاتماً للولاية المطلقة . أمما الظهور الجزئي في الولاية فقد ابتدأ بشيث ابن آدم وإمامه وتنتهي بخاتم الولاية الحاصة في الحقبة النهائية من النبوة ، بالامام الثاني عشر ، المهدي المستور . وكل من الاولياء ، بالنسبة لحاتم الولاية ، هو في مثل نسبة كل من الانبياء الى خماتم النبوة. وهكذا نرى ان خط سير النبوة لا ينفصل عن خط تأويلها الروحي، فهذا الاخير يتم « رجوع » النبوة الى اصلها .

ولجمل هــــذا التاريخ القدساني تماسك كامل ، نظراً لأن الامامة المحمدية كائنة في الاشخاص الذين يمثلون عام الابداع الاثني عشري على الارض، وفي اكال الديانات النبوية التي يقود هو « التاريخ القدساني ، الى باطنهـــا . فالتشيع ، باعتباره باطنية الاسلام ، يتم كل الباطنيات . لقـد اقفل باب نبوة التشريع ، أما باب الولاية فسيظل مفتوحاً الى يوم القيامة .

وإن رسوخ هذه القضية واضح تماماً ، وهي حتى لو اقتلمت ظل بامكاننا التعرف اليها. وهكذا فانه اذا كان الحكاء الالهيون الشيمة قد تبنوا حكة

 <sup>(</sup>١) انظر في ذلك « الكشكول » لحيدر بن على الآملي . الطبعة الاولى، النجف ١٣٧٢ ه.
 فهو يورد ما يذكره المؤلف على هذا الشكل :

<sup>«</sup> الشريعة الاولى الفاتحة لآدم (ع) » اوصياؤها اثنا عشر وصياً وهم آدم . شيت ، ريسان ، قينان ، حليث ، غنميشا ، ادريس ، برد ، اخنوخ ، متوشلخ ، لمك ، نوح . ثم الشريعة الثانية لنوح واوصياؤها اثنا عشر الله . وشريعة موسى هي الخامسة عنده واوصياؤها اثنا عشر وهم عيسى ، شمعون ، يحيى ، منسذر ، دانيسال ، مكيخال ، انشوا ، ريشخا ، نسطووس ، موعيد ، بخيرا .

ويختم الكلام: ستة انبياء مرسلين وهم كالسنة ايام والارصياء كالاثني عشر ساعة ، لكل يوم منهم ، وكالاثني عشر شهراً التي تحيط بها السنة الكاملة .

ابن عربي الالهية الصوفية ( انظر الجزء الثاني من هذا الكتاب) واجدين فيها ضالنهم المنشودة ، فان ثمة نقطة أثارت الكثير من المناظرات لأنه كان من المستحيل على تلامذته الشيعة ( حيدر آملي - كال كاشاني - ساعين تركي اصبهاني النع .. ) ان يتساهلوا فيها ، فابن عربي ينقل صفة الولاية المطلقة من الامام الى المسبح ، في حين انه ربحا وصف نفسه هو بصفة خساتم الولاية المحمدية ١١٠ . وليس بجال الالحاح على ذلك هنا ، ولكنا نستطيع ان نتنبا بالنفكك والتهافت اللذين تتعرض لهما الترسيمة التي عرضناها أعلاه نتيجة لهذا الموقف، وذلك لأن دور الولاية يفترض انتهاء دور النبوة . ولذلك فلم يستطع الشراح الشيمة ان يفسروا اسباب محاولة ابن عربي . وعلى كل حال فان هذه الحماولة تلفت انتباهنا الى واقع مسالعلم الامامة ولعلم المسيحية من وظائف محسائلة ولكنه يبقى ان معنى الانتظار المعادي كجوهر الوجدان الشيعي، على كن خاتم الولاية إلا أن يكون الامامة المحمدية عمشة في شخص الامامين الاول والشافية .

# ٧ - الامام المستور والمـــاد

 ١ - هذا الموضوع الذي يشرق به علم الإمامة والتــــاريخ القدساني هو موضوع الفلسفة النبوية المفضل . ومما لا شك فيه ان فكرة الامام المستور قد أطلقت على عدد من الأئمة على التوالي ، الا انها لم تستقر نهائياً الا على شخص

<sup>(</sup>١) يسمي ابن عربي نبوة المسيح ( انظر كتابه فصوص الحكم ــ تحقيق عفيهي . ط مصر ) نبوة عامة ويعتبره خاتم الانبياء . امسا محمد فكان ذا نبوة خاصة اي ذا نبوة تشريعية . وهو يرى ان بامكان الاولياء اكتساب هذه القوة بعد وصولهم الى درجـــة خاصة في معراجهم الروحي ( المفتوحات المكية ج ٧ ، ص ٣ و ٤ ) و ( المفصوص ج ٧ ص ١٧٧ ) .

الامام الثاني عشر الذي انتهى بــه عالم إبداع الإمامة . والأدب الذي يتكلم عن الامام المستور ( في العربية او في الفارسية ) هو أدب ضخم جداً . وقد جمع مصادره صفّار القمي ( ٢٩٠ هـ / ٢٠٠ م ) وهو راو حاضر الاسام الحادي عشر ، والكليني وتلميذه النماني من القرن العاشر م. الرابع للهجرة ، وابن بابويه ( ٣٨١ هـ / ٩٩١ م ) الذي كان يستقي معلوماته من شاهد معاصر هو حسن بن مقطب ، والشيخ المفيد ( ٣١٦ هـ / ١٠٢٢ م ) ، ومحمد بن حسن الطوسي ( ٤٦٠ هـ / ١٠٦٨ م ) ، وأخيراً السنن الرئيسية الجموعة في المجلد الشالث عشر من مجار الأنوار « دائرة معارف المجلسي » . كما تظهر في ايران حالياً كتب كثيرة حول هذا الموضوع : « إلزام النسيب » للشيغ علي يزدي ، و « الكتاب العبقري » للملامة النهوندي . ( الا انه لم يترجم من كل يزدي ، و « الكتاب العبقري » للملامة النهوندي . ( الا انه لم يترجم من كل

والفكرة الاساسية التي يتأملها ممثلو الحكمة الإلهية ( او العرفان الشيعي ) هي التي ذكرناها سابقاً : فكسا ان دورة النبوة تختتم مجاتم النبيين ، كذلك فان الولاية ، وهي التي تحاذي النبوة وتماشيها من حقبة لحقبة ، تختتم بالامامة المحمدية ؛ فتختتم الولاية العامة بشخص الامام الاول وتختتم الولاية المحمدية التي تمثل باطن الباطنيات السابقة بشخص الامام الثاني عشر. او كا يقول أحد أساتذة التصوف الشيعي في ايران عزيز النسفي ( من القرن السابع ه. الثالث عشر م. ) ، تلميذ سعد الدين حمويه : و لقد ساهم آلاف الأنبياء السابقين ، واحداً بعد واحد ، في ابداع الصورة المظهرية اي النبوة ، وأكملها محمد . أما الآن فان على الحقائق الباطنية ان تظهر ، إن أرادت الظهور ، حول الولاية ( التعليم الروحي ) ، اما الولي الذي تظهر الولاية بشخصه فصاحب الزمان ، إمام هذا الزمان ،

واصطلاح صاحب الزمان هو الاشارة الخاصة بالامام المستور الذي لا تراه الحواس ولكنه حاضر في قلوب المؤمنين بــه ( وهو الشخص الذي يستقطب اخلاص الشيمي التقي وتأمل الفيلسوف ، وهو الذي كان ابن الامام الحادي عشر حسن المسكري والاميرة البيزنطية نرجس ) . ويشار البه كذلك باسم الامام المنتظر ، المهدي (وقد أذكرنا بأن فكرة الامام المهدي تختلف تماماً عند الشيمة عما هي عليه عند السنة ) وبقائم القيامة . وتكثر في ترجمة الامام الناني عشر اللمحات الرمزية النموذجية الاصلية حول ولادته وغيبته . ولنقل حالاً ان النقاد التاريخي لا يمكن ان يجد سبيله اليه ، فلا سبيل اليه الا بما أسميناه بالتاريخ القدساني. ولهذا فلا بد لنا من العمل كظواهريين ، فنتكشف نوايا او مقاصد الوجدان الشيعي لنرى معه ، كيف ظهر لنفسه منذ اصوله الارلى .

٧- ولا بد لنا من ان نتوقف على ما هو أساسي في الموضوع. فنحن نذكر ان الشرطة العباسية قد أمسكت بالامام الحادي عشر حسن العسكري كسجين في سامراء (مئة كيلومتر من بغداد) وانه توفي عن ٢٨ عاماً في سنة ٢٦٠ هن ٨٧٣ م. وفي هسندا اليوم بالذات اختفى ولده ذو الخس سنوات ، او اكثر قليلاً ، وابتدأ ما نسميه بالغيبة الصغرى . ولهنذا التزامن معنى غني جداً بالنسبة للحس الصوفي ، فالامام حسن العسكري يعرض نفسه لجماعته كرمز المشهم الروحية . اما ابنه الروحي فيصبح غير منظور منذ ان يترك هذا العالم ؛ فيبات على روح المشايعين ان توليد الرجعة (اي العودة الى الحاضر) من هذا الولد .

وتتم غيبة الامام الثاني عشر مرتين . فقد استمرت الغيبة الصفرى سبعين سنة كان للامام المستور خلالها اربعة نواب٬ يلي واحدهم الآخر ويتصل الشيعة بواسطتهم به حتى أمَر أخيرَهم ( علي الصيمري ) برسالة أخيرة :

وأن اجمع امرك ولا توص الى احد يقوم مقامك بعد وفاتك فقد وقعت الغيبة الثانية . . فكانت كلمات نائبه الاخيرة و لله شأن هو بالف ، (١).

<sup>(</sup>١) الجلسي . بحار الأنوار ، ج ٣ ص ١٠٠٠ .

ومنذها ابتدأ التاريخ المستور للامام الشاني عشر ، وهو تاريخ لا يوحي بأي شيء بما نسميه بتاريخية الوقائع المادية . ولكنه لا يزال ، برغم هذا ، يحكم الوجدان الشيعي منذ اكثر من عشرة قرون : انه تاريخ هذا الوجدان ذاته . ولقد نبهت رسالة الامام الاخيرة هذا الوجدان من كل خدعة ومن أية حجة ترمي الى وضع حد لانتظاره المعادي ولخروج المنتظر عبر بمكنة من ( وتلك في الحق مأساة البابية والبهائية . فرؤية الامام المنتظر غير بمكنة من الآن حتى ساعة ظهوره الا في الحلم او على صورة ظهور فردي له صفة الحدث المشاهد . ( والروايات عن هذا الظهور كثيرة ) الا انه ظهور لا يوقف، لهذا السبب نفسه، زمن الفيبة ولا يندمج ضمن اللحمة المادية للتاريخ و الموضوعي ، السبب نفسه، زمن الفيبة ولا يندمج ضمن اللحمة المادية للتاريخ و الموضوعي ، الامام حاضراً في الماضي والمستقبل ولا بد من ان يكون قد ولد سابقاً. ولقد ظل التأمل الفلسفي يتعاطى هذه الغيبة والرجعة المنتظرة وخصوصاً في المدرسة الشيخية .

٣ – ولقد قادت فكرة الامام المستور اساتذة المدرسة الشيخية الى تعميق معنى وغط هذا الوجود غير المظور. فهنا يضطلع عالم المثال من جديد بهمة أساسية . فرؤية الامام في ارض هرقلية الساوية (قارن ذلك بأرض النور في المانوية) ، هي رؤية له ، حيث هو في الواقع ، في عالم ملموس وغبيي ، بعضو مهيء لتلقي ادراك عالم مثل هذا العالم . وما يحاوله الشيخيون هنا هو ضرب من ظواهرية الفيبة . فوجه مثل وجه الامام الثاني عشر لا يظهر ولا يستتر بحسب قوانين التاريخية المادية. انه كائن فوق – طبيعي يعطي انموذجا عن نفس النوازع العميقة كتلك التي تجدها عند بعض المسيحية تابعة لفكرة اللاهوتية المسيحية المحضة . فظهور الامام متعلق بالاشخاص الذين ، يقدر هو نفسه ، ما اذا كان سيظهر لهم أم لا . وظهوره هو معنى حياتهم ذاته . وانما الناس انفسهم هم الذين حجبوا الامام بأن أحالوا انفسهم الى عاجزين عن وانما الى عاجزين عن وانما الناس انفسهم الى عاجزين عن وانما الناس الناس الفسهم الله الناس الفسهم الله الناس الفسهم الى عاجزين عن وانها الناس المنسود المنسود المناس الفسهم الله عاجزين عن وانها الناس الفسهم الله الناس الفسهم الله المناس الفسهم الله عاجزين عن وانه المناس الفسهم الله الناس الفسهم الله الناس الفسهم الله المناس الفسهم الله الناس الفسهم الله الناس الفسهم الله الناس الفسهم الله المناس الفسهم الله المناس الفسهم الله المناس الفسهم الله الفرورة المنهم المناس الفسهم الله المناس الفسهم الله المناس الفسهم الله المناس المناس

رؤيته ، وذلك بتضيمهم أو شلتهم اعضاء الادراك الكشفي والمعرفة القلبية التي تحددها العرفانية الشيعية فيهم . فليس ثمة وجه للكلام عن ظهور الامام طالما ان الناس غير قادرين على رؤيته بعد . فالرجمة ليست بالحدث الذي يمكن ان ينبجس هكذا ذات صباح ، وانما هي حدث يتاتى يوماً فيوماً في قلوب المؤمنين من الشيعة . اذن فنحن هنا امام الباطنية وهي تحطم السكون الذي طالما عيب على الاسلام التشريعي ، ونحن هنا امام تلاميذ الباطنية تقودهم الحركة التصاعدية لدور الولاية .

يقول النبي في حديث شهير: «لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد الطول الله ذلك اليوم حتى يبعث الله رجلاً مني (او من اهل بيق) يواطىء اسمه اسمي واسم ابيسه اسم أبي ايملاً الارض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً (١١ ». هذا اليوم الطويل هو زمان الغيبة . ولقد ذاع صدى هذا الاعلان التوضيحي في وجدانات الشيعة في كل الاعمار وفي كل الدرجات . وقد رأى الروحانيون ان بجيء الامام سيظهر كل المعاني التي بقيت مستورة في كل الايحاءات . وسيكون هذا انتصاراً للتأويل اويسمع للجنس البشري أن يجد وحدته . ولكن الباطنية وحدها الهي التي ستمسك بالسر الحقيقي التأويل اطية زمان الغيبة . ولهذا فان سعدالدين حمويه اللقرن السابع هالثالث عشر م. ) وهو شيخ صوفي شيعي كبير سبق لنا ان ذكرناه اعلاه المنفي البطر المتور قبل ان يفهم الناس أسرار التوحيد المي يقول : « لا يظهر الامام المستور قبل ان يفهم الناس أسرار التوحيد الشيع المنفي المنفي البطن الوحدة الإلهية ) ، من سيور حذائه » .

<sup>(</sup>١) اروده ابر الحسن فخرالدين ابي الفتح الاربلي (كشف النمة في معرفة الائمة ص ٣١٣ طبع حجري) باسناده الى ابي داوود الترمذي بسنده هن عبدالله بن مسعود . ولهــــذا الحديث طرق غتلفة .

الانسان الكلي ، . ذلك انه هو الذي يجعل الاشياء ناطقة ، وكل ما يصير حيا ، يستحيل الى باب ، للعالم الروحاني ، فالظهور المستقبل للامام يفترض إذن استحالة في قلوب الناس، ويبات الاكتال التدريجي لرجعته متعلقاً بإيمانية مشايعيه ونتيجة لفعل وجودهم هم، ذاته. ومن هنا كانت كل أخلاقية (الفارس الروحاني ) الذي تخفي فكرته كل أساس التشيئع ، كا كان من هنا تتاقض تشاؤمه ، الذي يؤكد في يأسه الأمل ، لأن رؤيته تحتضن من جهة واخرى أفقى ما وراء التاريخ : وجود الارواح والقيامة التي هي تحوال الاشياء والتي كان يحدد فيها ، كل أخلاقية الزرادشية الايرانية القدية .

الى هنا رزمان الغيبة الكبرى هو زمان حضور إلهي مجهول Incognito . ويلزم عن مجهوليته أنسه لا يمكنه أن يصير موضوعاً أو شيئًا ، متحديًا بذلك كل « جمعنة » للروحاني . ويلزم عن ذلك ايضــــا استمرار مجهولية أعضاء المراتب الصوفية الباطنية ( النجباء والنقباء . وهم نبلاء وأمراء روحانيون ، الأوتاد او الأبدال ) ، وهي مراتب معروفة تماماً لدى المنصوفة. ولكن يجب ألا ننسى انها تفترض تاريخياً وفي مفهومها ذاته ، فكرة الولاية الشيمية . ذلك ان هذه المراتب تنحدر من ذاك الذي يدعى قطب الاقطاب او الامام ، فهي تعرد الى باطن النبوة الذي يمثل الامام ينبوعه. وعلى كلِّ فقد سبق ان مُثلت أسماء هذه المراتب في أحاديث الامامين الرابع والخامس ، كما تذكر أحاديث الامام الاول مع تلميذه 'كميل ' وتعابيرها الدقيقة سلسلة حكمـــاء الله ' الذين يبقون في غالب الاحيان ، مجهولين من الناس جيلًا بعــــــــ جيل ، او سلسلة العرفان كما سقال فيما بعد . وهــذه السلسلة التي تمتد ، من شيث بن آدم حتى الأنمة المحمديين مع كل من أقرُّوا بإمامتهم، هم مبلغو باطنالنبوة الباقية.ولكن حقىقتهم وحقيقة وجودهم ، لا تخص هذا العالم المرئي الذي تحكمه فوى القهر ؛ فهم يشكلون صفوة الروحيين المحضة ولا يعرفهم سوى الله وحده .

البارقليط ؛ ولكن علم الامامة يمك بفكرة البارقليط كرؤية مستقبلة ، وذلك نظراً للتائل بين خاتم النبوة وخاتم الولاية . ويشبه العديد من المؤلفين الشيمة ( كحيدر آمُلي وكال كاشاني ) الامام الثاني عشر ، او الامام المنتظر البارقليط الذي جاء خبر قدومه في إنجيل يوحنا الذي يأخذون هم به . وذلك لأن بجيء الامام – البارقليط يفتتح ملكوت المعنى الروحاني المحض للإيحاءات الإلهية ، اي للدين الحق الذي هو الولاية الباقية . ولهذا فان دولة الامام تؤذن بقيامة القيامة . فقيامة الأموات ، كا يقول شمس الدين اللاهيجي ، هي الشرط الذي يسمح بتحقيق هدف وغرة تأييس [ من الأيس وهو الوجود ] الاشياء . ومؤلفونا يعرفون بأن إعدام العالم قابل التصور فلسفياً ، ولكن علم إمامتهم ، يحمل تحدياً لهذا الاحتال . ولقد بقي أفق علم المعاد ثابتاً في ايران قبل وبعد يسود علم المعاد الزرادشتي وجه زاوشيانت وصحبه ) . فهي لا تفصل فكرة القيامة الصغرى التي هي الرحيل الفردي عن فكرة القيامة الكبرى التي هي قدوم الكور الجديد .

ولقد أشرنا الى الشبه الذي يقيمه المفكرون الشيعة بين الامام المنتظر والبارقليط، وهو شبه يكشف عن تقارب مدهش بين فكرة التشيع العميقة وبجمل النزعات الفلسفية ، التي قادتها فكرة البارقليطية في الغرب ، منذ أيام الجواشيمين Joachimites في القرن الثالث عشر حتى أيامنا هذه ، والتي فكرت وعملت لقيام دولة الروح القدس. ويكن ان يكون لهذا الواقع نتائج كبيرة بعدد ان توقف عن ان يكون واقعاً هملا . وكما ألحنا مراراً ، فان الفكرة الأساسية هي ان الامام المنتظر لن يجيء بكتاب موحى جديد ولا بشريمة جديدة ، ولكنه سيكشف المنى المستور لكل الإيحاءات بصفته انسانا كاملاً وباطناً للحقيقة النبوية الباقية لأنه وحي هذه الإيحاءات . ان معنى رجعة الامام المنتظر هو معنى حشف انتروبولوجي تام ، يفتح باطن الانسان الذي يعيش في المقل ، ويعني هذا أخيراً كشف السر الإلهي الذي

حله الانسان، اي الأمانة التي تحكي عنها الآية القرآنية ٧١ من سورة الأحزاب: إنا عَرَضْنا الأمانة علىالسُموات والأرض والجبال فأبَّيْن أن يحمُّملِننَها وأشَّفَقَنْ مِنها وَحَمَّلُها الإنسانُ ] . ولقد رأينا فيا سبق أن علم الأمامة قد فهم هذه الآية منذ البداية ، اي منذ تعاليم الأثمة ، على انها سره الخاص ، سر الولاية . ذلك ان السر الإلهي والسر الانساني ، اي سر انسان الحقيقة المحمدية الكامل ، انما هما ذات السر الواحد .

وانه ليمكن لهذه المحاولة القصيرة ان تكتمل على هــــذا النمط الاول والاخير . ونحن لم نستطع ان نواجه الا عدداً محدداً من وجوه الفكر الشيمي الاثني عشري ، ولكنها تكفي لإظهاره على انه فلسفة نبوية في جوهره؛ نعني فلسفة تفتحت في مقدمات الاسلام كدين نبوي .

والآن ، فان محاولة حول الفكر الشيمي نظل غير كاملة اذا لم نحتفظ بمحل للاسماعيلية والعرفان الاسماعيلي الى جانب الإمامية الاثني عشرية .



### ب \_ الاسماعيلية

## مراحلها ومصادرها \_ الاساعيلية الاولى

١ ــ لمشر سنوات خلت كان من العسىر جداً كتابة مثل هــذا الفصل ؟ بالنظر لمـــاكانت علمه حقىقة الاسماعىلية من الضياع وسط غياهب المؤلفات السوداء المظلمة ، التي سوف نشير الى المسؤولين عنها في معرض كلامنا عن و اسماعىلمة ألموت ، . فلقمه وقم الانقسام بين الشيعة الى فرعين رئيسيين : الامامية الاثنى عشرية من جهة ، والامامية السبعية من جهة اخرى ، فعندما غادر الامام جعفر الصادق هذا العالم في عام ٧٦٥ م/ ١٤٨ هـ . والامام جعفر هو الامام السادس وله عند مختلف الفرق الشيعية مكانة واعتبار ؛ فقــد توفي ابنه الاكبر الامام اسماعيل في سن مبكرة وكان الامام جعفر على قيد الحياة، وهنا يقم الخلاف في كيفية انتقال الامامة ، أتكون الى ابن اسماعمل ؟ أم ان للامام جعفر الحق في ان يستعمل نفوذه كإمام في نقــل الامامة الى ولد آخر من اولاده وهو موسى الكاظم ؟ وهذا ما فعله الامام جعفر . ان هــذه القضية التى تظهر وكأنها اختلاف حول الاشخاص ، تخضم في حقيقــة امرها لأمر ابعد شاواً : هو تلك النظرة الى بنية مفارقه تصوّر مثاليتها شخصيات الأغة الذبن يحيون معنا على الارض . هذه النظرة التي تقسم الشيعة الى سبعية واثنی عشریة .

ولقد نشأت حول الامام اسماعيل ، الذي تنسب الاسماعيلية اليه ، طائفة من الأتباع المتحسين ذوي الميول والنزعات التي يمكن وصفها بالشيعية المتطرفة، بمعنى انها حملتهم الى استخلاص النتائج الاساسية من مقدمات العرفان الشيعي التي عرضنا لها فيا تقدم : وهي المظهر الالهي في الامامة، والايمان بأن لكل امر ظاهر حقيقة باطنة، وتأكيدهم على يوم القيامة وذلك على حساب مقتضيات الشريعة . ولسوف نجد الافكار نفسها في اسماعيلية ألموت المتطورة ؛ وحول كل ذلك تدور المأساة التي كان موضوعها تلك الشخصية المبدعة التي كان لها أثرها في النفوس وهي شخصية ، ابي الخطاب، ورفاقه، وهم اصحاب الاسام أثرها في الذين نقم عليهم الامام جعفر، ولو ظاهراً على الأقل ، والذي تركت هذه النقمة في نفسه جرحاً عميقاً .

٧- وانه لم يصل الينا من هذا التفاعل الروحي الذي دار في القرن الثامن الميلادي ( الثاني للهجرة ) الا نصوص قليلة. وهي نصوص كافية لإظهار العلاقة بين العرفان القديم والعرفان الاسماعيلي . وأقدم هذه النصوص نص يحمل عنوان « ام الكتاب ، وصلنا مكتوبا بالفارسية القديمة . فإما ان يكون هو بالذات النسخة الاصلية ، وإما ان يكون ترجمة للاصل العربي ، ولكنه على كلتي الحالتين يعكس بأمانة الافكار التي سادت تلك الاوساط حيث تباور العرفان الشيعي . ويبدو الكتاب على شكل حوار بين الامام الخامس محمد الباقر المتوفي عام ٣٧٣ م / ١١٥ ه ، وبين ثلاثة من تلاميذه . وهو يحتوي في بدايته على تلميح واضح لأناجيل الطفولة ( مبينا كيف ان الامامة في الاسلام العاري للحروف ، الذي لاقى موقعاً حسناً بصورة خاصة في مدرسة العلم المجازي للحروف ، الذي لاقى موقعاً حسناً بصورة خاصة في مدرسة دمار كوس ، العرفاني ؛ والمجموعة الخاسية التي تسيطر على نظام الكون حيث نلقى بعضالاً ثار المانوية الواضحة، وحيث يفصح التحليل عن Kathénothéisme ذي فائدة مُجلى .

وثمة موضوع أساسي آخر وهو و مصارك سلمان السبعة ، ضد العدو ، حيث قام سلمان بأعباء الملاك ميكائيل والانسان السماوي بوضعه التجلي الالهي الأولى . واذ رفض سلمان الألوهية لنفسه فان هذا الرفض بالذات لما يجعله يستشف تلك الألوهية التي لا يمكن ان تعبيد الا من خلاله . ولسوف نرى في سياق حديثنا كيف ان النظر الفلسفي البعيد عند الاسماعيلية يجعل سر التوحيد الباطني كامنا في ثنايا هذه القضية بالذات . فالمذهب التوحيدي الذي لا مكان فيه لصور التجلي الالهي يحكم على نفسه بالتناقض ويتلاش في وثنية ميتافيزيقية لا تم محقيقة ذاتها. ويختتم الكتاب كلامه في موضوع حول وسلمان العالم الأصغر ، بعد ان مهد وأشار الى ان علم الامامة قد أعطى ثماره في تجربة صوفية سوف تتضح ملاعمها في الاسماعيلية الصوفية التي نشأت في و ألموت ، .

ولقد أشرنا الى و علم الحروف ، وهو علم سوف يكون له كبير الأهمية عند جابر بن حيان ( الفصل الرابع ، ٢ ) لا بل عند ابن سينا ايضاً (الفصل الخامس، ٤) . فهذا العلم الذي نقله المتصوفون السنيون عن الشيعة سوف يأخذ فيا بعد طابعاً موستماً عند ابن عربي ومدرسته . ونحن نعلم ان جسم الحقيقة عند ماركوس و العرفاني و يتألف من الحروف الهجائية . اما بالنسبة و للمغيرة ، وهو على الأرجح أقدم العرفانيين الشيعة ( توفي عام ١٩٩٩م باللهي نفسه . والمناصر التي يتكون منها الجسم الالهي نفسه . وحلا أهمية أنجائه حول و اسم الله تعملى لكل منهم حرفاً من رجلا يبعثون أحياء عند ظهور الامام المهدي ويعطى لكل منهم حرفاً من الحروف التي يتكون منها اسمه تعالى ) . يبقى ان نذكر انه حتى الآن لم تقم ألم عاولة منهجية المقابلة مع قبال اليهودي .

 الفاطمية في مصر ( من سنة ٢٩٦ الى ٩٠٩ ) مع عبيدالله المهدي حيث تحققت آمال الاسماعيلية بقيام مملكة الله. فبين موت الامام محمد ابن الامام اسماعيل وبين مؤسس الدولة الفاطمية تمتد تلك الفترة الغامضة ، فترة الأثمة الثلاثة المستورين ( والستر عند الاسماعيلية غير الغيبة. فالامام الفائب هو الامام الثاني عشر عند الشيعة الاثني عشرية). ولكننا نشير فقط الى ان العقيدة الاسماعيلية تعتبر ان الامام الثاني من الأثمة المستورين، وهو الامام احد آخر أحفاد الامام اسماعيل ، قد أشرف على كتابة رسائل اخوان الصفاء وانه هو الذي وضع الرسالة الجامعة ، وهي نظرة اجمالية في مضمون الرسائل جيماً كتبت على ضوء الباطنية الاسماعيلية ( الفصل الرابع ، ٣ ) . ويمكننا ان نشير ايضاً الى مؤلف يمني هو جعفر بن منصور اليمني . ونكون قد أشرفنا مع جعفر الى مؤلف يمني هو جعفر بن منصور اليمني . ونكون قد أشرفنا مع جعفر الى مؤلف يمني الواسط القرن العاشر الميلادي ( الرابع للهجرة ) .

فقد شهدت نهاية هذه الفترة عدداً من المؤلفات الكبيرة المنسقة ، تميزت المصطلحات الواضحة والألفاظ الفلسفية الدقيقة. ولكننا لا نستطيع ان نحدد الظروف التي مهدت لظهور هذه المؤلفات . فباستثناء القاضي النعمان ( المتوفي عام ٩٧٤م / ٣٦٣ ه ) فان معظم المفكرين الاسماعيليين كانوا من بلاد فارس ، وهذه الظاهرة تبدو عند الاسماعيلية بشكل اوضح بما هي عليه عند الشيعة الاثني عشرية. ونذكر من هؤلاء المفكرين : ابو حاتم الرازي (توفي عام ٣٢٣م ٢٣٠ ه ) الذي سوف نشير فيا بعد (الفصل الرابع ، ٤) الى مناقشاته الشهيرة مع مواطنه الطبيب والفيلسوف ( الرازي ، وابو يعقوب السجستاني الذي عاش في حدود القرن العاشر الميلادي ( الرابع المهجرة ) وهو مفكر عميق ، عاش في حدود القرن العاشر الميلادي ( الرابع المهجرة ) وهو مفكر عميق ، النيسابوري الذي عاش في القرن الحادي عشر ميلادية ( الخيامس المهجرة ) ، وحرف بكثرة النيسابوري الذي عاش في القرن الحادي عشر ميلادية ( الخيامس المهجرة ) ، وحرف بكثرة النيسابوري الماكيره ( كان و داعياً » الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله ، انتساجه وعمق تفكيره ( كان و داعياً » المخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله ،

فكتب عدة رسائل ناقش فيها مذهب الدروز وهم و الاخوان الذين تفرعوا » عن الاساعيلية ) ، ومؤيد الشيرازي ( توفي عام ١٠٧٧ م / ١٧٠ هـ ) و ُعرف ايضاً بوفرة انتاجه الذي كان يؤلفه بالعربية والفارسية ، و ُلقتب بحافظ الباب الأعلى في تسلسل المراتب الباطنية ، والمفكر الشهير ناصر خسرو ( الذي توفي بين عام١٠٧٧ م / ٢٠٥ ه وعام ١٠٧٧ م / ٤٧٠ هـ ) وقد أليف كتبه العديدة كلها بالفارسية .

 إ ـ ولسوف نشهد فيا يلى ، نتيجة القرار الذي اتخذه الخليفة الفـاطمى الثامن المستنصر بالله ، بشأن خلفه ، كنف ان الاسماعيلية انقسمت بعد وفاته ( عام ١٠٩٤م / ١٨٧ هـ ) الى فرعين . الاسماعىلمون الشرقمون من جهة ، وهم اسماعيلية بلاد فارس ، وكان مركزهم الرئيسي في قلمة ﴿ أَلُوتَ ﴾ ، ويطلقون عليهم اليوم في الهند اسم ( الخوجا ، Khojus وهم يعترفون بالآغا خان رئيساً لهم . ومن جهة ثانية ، فهنــاك الاسماعيليون الشرقيون ( اي اسماعيلية مصر واليمن ) الذين يقولون بإمامة المستعلى بالله الابن الثــانى للمستنصر بالله ، وهم يتبعون نهج السنة الفاطمية القديمة ، وآخر إمام عندهم هو الامام الفاطمى ابو القاسم الطيب ابن الخليفة الفاطمي العاشر الآمر بأحكام الله (المتوفي عام ١١٣٠م/ ٥٢٤ ﻫ ) فيكون هذا الامام الاخير هو الامام الحادي والعشرون في السلسلة الامامية التي ابتدأت بعلي بن ابي طالب ، ولكنه اختفى وهو ما زال طفلًا. وينادي أتباع هذا الفرع من الاسماعيلية ( ويدعون في الهنسد باسم و 'بهرا ، Bohras )كا نقول الشيعة الاثنا عشرية، بوجوب غيبة الامام مع كل ما تحمله هذه الغيبة من معان ٍ ميتافيزيقية ، كما انهم يعلنون ولاءهم للـ ٥ داعي ، [داعي البُهرا المطلق اليوم هو طاهر سيف الدين٬ ويقيم في بومباي ـــ الهند ، ويعتبر ( نائب الغيبة ) ] وهو في عرفهم ممثل الامام الغائب .

اما مصير الفكر الاسماعيلي في ﴿ أَلُمُوتَ ﴾ فسوف نتحدث عنه فيما بعد . وأما الفكر الاسماعيلي الغربي، وقد اتبع اصحابه السنة الفاطمية القديمة ، فهو

يتمثل بعدد من المؤلفات الضخمة ، كتبت في المن خاصة ، في حدود نهاية القرن السادس عشر الميلادي (عندما انتقل مقر والداعي، الاكبر الي الهند). ولقد ظلت هذه الفلسفة اليمنية ، بالطبع ، غائبة عن تواريخ الفلسفة عنـــدنا لسبب بسيط وهو أن هـــــذه الكنوز الثمننة بقيت محفوظة وحولها هالة من السرّية التامة . ( وتجدر الاشارة الى ان اليمن ينتمي ، رسمياً ، الى الفرقة الزيدية من الشيعة ؟ التي لا مجال لدراستها هنا ) . عرف عدد من هؤلاء الاسماعيليين اليمنيين بوفرة انتاجهم الفكري ، نذكر منهم : سيدنا ابراهيم بن الحامدي، الداعي الثاني ( المترفي في صنعاء عام ١١٦٢م / ٥٥٧ هـ ) ، وسيدنا حاتم بن ابراهيم ، الداعي الثالث ( المتوفي عام ١١٩٩م / ٥٩٦ ه ) ، وسيدنا نحواً من عشرين كتاباً أشهرها كتـــابه الضخم الذي ردّ فيه على انتقادات الغزالي ، وسيدنا حسين بن علي ، الداعي الثامن ( توفي عام ١٣٦٨ م/ ١٣٦٨ م) وهو الوحيد الذي ترجمت له رسالة الى الفرنسية . وتبلغ هــذه الحقية اليمنية ذروتها في مؤلف لسيدنا ادريس عماد الدين٬ وهو الداعي الناسع عشر فياليمن الأخيرة التي ذكرناها هنا بالرغم من ان اصحابها عاشوا في حقبة لاحقة للحقبة التي اخترناها كنهاية لهذا القسم الاول من كتابنا .

٥ – فالمعنى الدقيق الفلسفة عند الاسهاعيلية يجب ان يبحث في تأويلهم (الموست في شرح قصيدة لأبي الهيثم الجرجاني ) ، ولهمذا الحديث النبوي : ( ان بين قبري وبين همذا المنبر الذي أهدي الناس منه لروضة من رياض الجنة ، لا يمكن لهذا الحديث ، بالطبع ، ان يفهم على ظاهره الحرفي . فمنبر الهداية هو بالذات هذا المظهر الحرفي، اي الشريعة مع كل مما فيها من أوامر وفرائض . اما القبر فهو الفلسفة التي فيها يصير ظاهر الشريعة حتماً الى ممات وما اليه من فساد وزوال . اما روضة الجنة التي تمتمد بين المنبر والقبر فهي روضة الحقيقة فساد وزوال . اما روضة الجنة التي تمتمد بين المنبر والقبر فهي روضة الحقيقة .

العرفانية ومجال البعث والإحياء ، حيث 'يبعث المطلع الى حياة جديدة لا تزول . هذه النظرة تجعل من الفلسفة مرحلة تعليمية واجبة ، وهي بلا شك نظرة فريدة من نوعها في الاسلام . انها عصارة الفكر العرفاني الشيمي برتمته، وهي بالذات ما كانت ترمي اليه « الدعوة » الاساعيلية .

لم تعد القضية قضية توفيق بين الفلسفة والشريعة ، وهو توفيق غالباً ما يكون عديم الأثر ، ولا قضية و الحقيقة المزدوجة ، عند ابن رشد ، كا انها ليست ايضاً فكرة اعتبار الفلسفة خادمة للأهوت ، بل هي بين بين . انها ما بين العقيدة والقبر حيث على العقيدة ان تموت وتتحول ثم تبعث في الديانة التي هي بالذات الحكمة الإلهية ودين الحق . وان التأويل هو التفسير الذي يسمو على كل المعطيات الواقعية لكي يعود بها الى مصادرها. والفلسفة تنتهي بالعرفان، وهي تقود من ثم الى الولادة الروحانية . وهكذا نستشف المبادىء المشتركة بين الامامية الاثني عشرية والاسماعيلية . كما اننا نستشف ايضاً المبادىء التي انفردت وتميزت بها اسماعيلية و ألموت ، وهي العلاقة بين الشريعة والحقيقة ، بين النبوة والامامة . وهذه المبادىء ليست مقتبسة عن الفلسفة اليونانية .

وليس من المكن هنا ان نتوسع بالنفاصيل . هناك ، على سبيل المثال ، فروق بين النظام الفلكي الجنسي عند ناصر خسرو وبين عالم الابداع عند حميد الدين الكرماني . وبالمقابل فان النظام العشري الذي توسع به حميد هذا يتفق مع نظام الفارابي وابن سينا. ولكننا نلاحظ على الأخص عند الفارابي (المتوفي عام ١٩٥٠ م / ٣٣٩ه) اهتاماً بالفلسفة النبوية؛ كما ان بعض المؤلفات الاساعيلية الكبيرة ذات الأهمية الحاسمة (كولفات ابي يعقوب السجستاني ، وحميسة الكرماني ) قد ألنفت ، هي الاخرى، قبل ابن سينا (المتوفي عام ١٠٢٧م الكرماني ) .

وعلينا ان نبين على وجه الدقة مقــابلة الملامح الفلسفية في فكر اسلامي

اكثر تشعباً واكثر وفرة وغنى مما يفترضه الغربيون حقاليوم، وان نستخلص الطروف الخاصة لفلسفة لا تذوب في الفلسفة اليونانية ، كل هــذا يبقى عملا للمستقبل . ونحن لا نعطي هنــا الا صورة موجزة لبعض المبادىء الفلسفية وخاصة لتلك التي قال بهـا ابو يعقوب السجستاني ، وحميد الدين الكرماني والمفكرون اليمنيون .



### ١ \_ الاسماعيلية الفاطمية

#### ١ ـ جدلية التوحيد

١ - لكي ندرك ما للمذهب الاساعيلي من أصالة عميقة تجعله المذهب العرفاني الأول في الاسلام ، وما في هذا المذهب من أمور تميّزه عن الفلاسفة الهلينين، علمنا ان 'نلم بمُنطلقه البديهي الأسامي . فلقه دهب و العرفانيون ، القدماء الى اشارات وتلمنحات محض سلبية ، وذلك لتنزيه تعمال عن التشبيه بكل ما هو صادر او ناشيء عنه : فهو لا 'يعرف ' ولا يوصف ' ولا يسمى ' وإن هو الا هوة بلا قرار. فهذه العبارات لها ما يقابلها في المصطلحات الاسماعيلية: فالله هو المبدع ، وغيب الغيوب ، ولا تدركه الأبصار، ولا يمكن ان 'ينسب اليه لا اسم ولا صفــة ولا نعت ولا وجود ولا عدم وجود . فالمبدع هو فوق الكائنات وهو ليس بكائن ولا يكون ، انه يمنح الكينونة، وهو فعلالكينونة ذاته . لقد كان للاسماعيلية الى حد ما ، فلسفة ماورائية ، وان كل ما ذكره الفلاسفة الذن يرون رأى ابن سينــا فيما يتعلق بالكائن الواجب الوجود ، والحق الاول يجب ان 'ينقل زماناً ومكاناً لكي يصح القول به ؛ فكلامهم على الماورائيات يبتدى. بفرض الوجود الكائن ، ولكنــه لا ينطلق من ثم الا من المكون . اما ماورائيات الاسماعيلية فهي تسمو الى مستوى فعل التكوين ، إذ انه قبل الكائن هناك خضوع الكائن لفعل الأمر الاول ﴿ كُن ﴾ . ووراء

( الواحد » نفسه هناك ( الموحد » الذي يوحد جميع الوحدات . فالتوحيد يشبه ان يكون عندئذ ( علم الجوهر الفرد » ، وفي نفس الوقت الذي يستقل الموحد بذاته عن كل الوحدات التي يوحدها ، فهو فيها وبها يؤكد وجوده .

٢ – وعلى التوحيد اذن ان يتجنب الوقوع في شرك التعطيل من جهة ، وشرك التشبيه من جهة اخرى . ومن هنا جدلية السلبية المزدوجة : فالمبدع هو في آن واحد عدم – وجود وليس بعدم – وجود، لا – زماني وليس بلا – زماني الخ . . وكل نفي لا يكون صحيحاً الا اذا 'نفي هو الآخر . فالحقيقة هي في وقوع هذين النفيين في آن واحد ، وهذان لا يكتملان الا بعمليق التنزيه (وهو ان نبعد عن الله الأسماء والأعمال التي تنسب الى والحدود، او اصحاب الرتب السماوية والأرضية لظهوره تعالى ) ، والتجريد ( وهو أن نجرده تعالى ) ، والتجريد ( وهو أن غيرته وظيفة التجلي » . ويحدد أحد المفكرين اليمنيين ، في القرن الثاني عشر ، وظيفة التجلي » . ويحدد أحد المفكرين اليمنيين ، في القرن الثاني عشر ، التوحيد بأنه « يقتضي معرفة الحدود ( جمع « حد" » وهو المدى والرتبة ) السماوية والأرضية ، والايمان بأن كلا منها فريد في مكانته ورتبته دون ان يشترك معه حد" آخر » .

وهذا التوحيد الباطني يظهر ، في جملته ، بعيداً بعض البعد عن مبدأ التوحيد السائد عند رجال الفقه في الاسلام . ولكي نفهمه حق الفهم علينا ان نعطي الأهمية البالفة لمفهوم و الحد ». ويتاز هذا المفهوم بأنه يربط بين فكرة و الموادولوجيا » في التوحيد وبين التسلسل الرتبي الأسامي لعلم الوجود عند الاسماعيلية . فهذا المفهوم يقيم علاقة وطيدة بين فعل التوحيد ( وهو معرفة الواحد ) وبين التوحيد ، وهو منشأ الوحدة وتكوّنها ، انه توحد الوحدة . وبمبارة اخرى فان الشيرك الذي يفسد الألوهية بإدخاله الكثرة فيها هو بحد ذاته افساد المجوهر الانساني الفرد الذي لا يقيد له ان يتكون في وحدة حقيقية ، لانعدام معرفته به و الحد » الذي هو « محدوده » ، ذلك و الحد »

الذي يحدد له مرتبته في الوجود . اذن السؤال هو : الى أي د حد ، يرجع انبثاق الوجود عن المبدع ؟ وبتعبير آخر : كيف يتكون د الحد ، الاول الذي هو الكانن الاول ؟ أي ما هو د الحد ، الذي تخرج عنده الألوهية عن غوضها وخفائها المطلق ؟ وما هو د الحد ، الذي تتكشف عنه ه الألوهية بشكل شخص فتصبح العلاقة الشخصية بها إذ ذاك بمكنة بالمعرفة والمحبة ؟ وكيف تنبثق د الحدود ، كلها على أثر التجلي الالهي الأولي ؟ وان طرح هذه الأسئة يعني التساؤل حول النشأة الأزلية لعالم الإبداع .

" - اما الكتاب الأقدمون (الايرانيون الذين ذكرناهم سابقاً) فقد نظروا الى تلك النشأة على نحو نظرتهم الى انبعاث الوجود من العقل الاول . واما الكتاب اليمنيون فيذكرون ان العقول جميعاً ، الصور المنيرة الملائكية لمالم الإبداع قد أبدعت كلها دفعة واحدة وعلى قدم المساواة فيا بينها ، ولكن هذا كله لم يكن الا «كالا أو لا » . اما « الكال الشاني » الذي ينبغي له ان يكونها نهائياً ويبعثها في الوجود فهو يترتب على انجازها التوحيد الذي يتوقف على و و و و و مليعته و تدريعه في المائنات . ولنلاحظ على الفور ان كلمة « إبداع » ، وهو الابداع الخلق المباشر ، هي وقف على الفور ان كلمة « إبداع » ، وهو بقوله «كن » ، فيكون ( وتجدر الاشارة الى ان هؤلاء المفكرين لا يوافقون على فكرة الخلق من لاشيء ) . ان عالم الابداع على فكرة الخلق من لاشيء ) . ان عالم الابداع الو على فكرة الخلق من المجدد او الانبعاث ، كا هي الحال عند اليمنيين من الاسماعيلية ، يبتدىء انطلاقاً من العقل الأول ، وهو المعقل الشامل او « العقل الكلى » .

هـذا العقل الكلي هو نفسه الكائن الخاضع لفعل الأمر . وبوصفه المبدّع الاول فهو فعل الابداع عينه . وهو عينه كذلك كلام الله ، لأن فمــل الأمر هذا (كن ) الذي ينشأ عنه ظهور العقل الاول في كائن أول يؤلف مع ذلك الظهور وحدة لا تنفصم . ويقول المؤلفون اليمنيون ان العقل الاول هو أولُ من أنجز التوحيد ودعا اليه الصور المنيرة الاخرى . ومن هنا أعطي له اسم و السابق » . اما المؤلفون الأقدمون فقد تمسكوا بالتأمل في هنذه الحالة النموذجية لهذا التوحيد الاولى على انه طقس منالطقوسالفلكية الممثل بالمبارة الدالة على الايمان الاسلامي : و لا إله الا الله ». إذ في هذا التوحيد تم تحديد كيان المقل الاول ، وهو تحديد يجعله و الحد ، الاول ، التجلي الإلهي الأولى . المنا المتقل الذي يعي به مبدعه الذي صدر عنه فهو كذلك الهوية الإلهية الوحيدة التي يمكن لمعرفتنا ان تدركها ، انها الله كا هو بحد ذاته ، كا يظهر في التجلي .

 إ - التوحيد في مرحلتيه ، يؤلف سر وجود العقل الأول. لا إله : هي نغى محض ؛ فالغيب الإلهي لا يدع مجالًا للتعرف الى أية ألوهية ، او التأكيد عليها ، او إمكان وصفها بصفات . ويتبع ذلك ، ( راجع الحركة الجدلية التي عرضنا لهما أعلاه ) عبمارة استثنائية ( إلا ) وهي تأكيد خاص مطلق لا ينجم عن أية مقدمات منطقية . وبين هذين الموقفين يتضح الطريق البارز بين وهدتى التمطيل والتشبيه . ذلك ان العقل الاول او الكائن الاول بتحققه من أن الألوهية في جوهرها خارجة عن ذاته ، ولأنه لا ينسب هـــــــذه الألوهية لنفسه ، لهدا الامر بالذات يوهب اليه اسم الألوهية الأعظم ؛ وهو بهدا ، الهوية المبدعة الوحيدة التي يمكننا النعرف اليها . وهنـــا يكن السركله للإله كا يظهر في التجلي . ان الاثبات ﴿ الا الله ﴾ يستدعي للوجود العقل الثاني ؛ النفس الكلية ، المنبعث الاول المسمى بـ و التالي ، . وذلك لأن العقل الاول بتأمله في ذاته ، وبإدراكه لقصوره الشخصي يوجه تحدّياً لهذا القصور ؛ ثم ان وجود العقل الثاني يكوّن 'بعـداً إيجابياً في وجود العقل الاول . او بتعبير يني : ان توحمد العقل الاول يجعل توحيد العقل الثاني ممكناً وذلك بمعنى ان العقل الثاني يضيف عبارة ( الا الله ، الى العقل الاول الذي يكون بالنسبة له حداً او سابقاً . ولكن العقل الاول قد طرح الألوهية ، منذ البـــد، ،

خارجاً عنه ، على المبدأ الاول الذي كان سبباً في نشأته . لهــذا ، وبنفس الطريقة ، من حد الى حد ، يصبح التوحيد ممكناً دونما تشبيه او تعطيل في حين أن المحافظين من أهل النص يقعور في شرك الصنمية الميتافيزيقية التي يدّعون تجنّبها .

ان تحاشي الصنمية الميتافيزيقية يعنى الاعتراف بأن هوية المبدع الوحمدة التي يمكننا إدراكها هي المعرفة التي يملكها العقل الاول٬ بفعل وجوده نفسه٬ عن المدع الذي أوجده . ولكن هــــذه المعرفة هي في حد ذاتها لامعرفة : فالعقل الاول يعلم حتى العلم انــه ليس بإمكانه ان يدرك غور حقيقة المبدع . ومع ذلك ففي خارج هذا المجال ، لا معنى للكلام عن وجود حقيقة إلهيــة او عدم وجودها وذلك لأن المبدع مــا هو بكائن يكننا تحديد ماهيته ، ولا بغير – كائن يمكننا ان نذكر نفياً ما ليس بهو . لهــذا فان العقل الاول في مجمل العرفان الاسماعيلي هو الإله كما يظهر في التجلي ، وهو ستر ودعامة في آن ولكن علينا ان نفهم هذا الاسم من خلال اللفظ الصوتي الذي يبيّنه لنا بدقة الأصل الذي تشتق منه كلمة و الـ له ، على حد قول المفكرين الاسماعيليين ومعهم بعض النحويين العرب . ( وليس همتنا هنا ان نوفق بين علمـــاء النحو وعلماً. اللغة بقدر ان نظهر ما هو حاصر في الذهن الاسماعيلي ). انهم يقولون بأن كلمة والله ، تشتق من الأصل ووكه ، باعثة فكرة الإصابة بالذهول والشجن (كما 'يصاب المسافر في الصحراء ) : إله – ولِاه . كما اننا نستطيع على نحو ِ تشخيصي للفكرة من خلال الكنابة ان نقرأ كلمة ﴿ أَلْهَانِيَةَ ﴾ التي تعني الألوهية ، على انهــا ﴿ أَلَـــ هَانــّـــة ﴾ وهي حالة المتأوَّه المشتاق . انه لشمور ذو شجون نحو السر الإلهي : الفكرة بأن الهوية الإلهيـــة لا تبلغ جوهرها الا في حالة النفيعند العقل الاول او الفلك الاول او فيحالة الذهول والشجن التي ُتلمّ به عندما يشعر بقصوره عن بلوغ الألوهية في ذاتهـــا ، التي يهبه إياها تعالى فيرفض قبولها لنفسه ؛ وهو يصبح هكذا بالنسبة لكل مــا يصدر عنه موضوع شوق وحنين. ويتكرر هذا الجدال نفسه في كل دحدود، السهاوات والارض. فهما كان من امر ( الحد ، الذي ندركه فهناك دوماً حد آخر فيا وراءه . ان التسلسل الرتبي الميتافيزيقي للعرفان الاسماعيلي تمتسد جذوره في ذلك الشعور نحو تلك الآماد البعيدة ، ذلك الشعور الذي يحمل معه ، كما سنرى ، الدعوة الاسماعيلية كلها في حركة تصاعدية دائمة .

٥ — والعلاقة المحددة أصلاً ، هي إذن علاقة بين الحد الاول والمحدود الاول اي بين العقل الاول والعقل الثاني الذي يصدر عنه وله فيه حد وأفق. انها ثنائية والسابق ، و و التالي ، ، و القلم واللوح ، التي يقابلها على الارض النبي ووصية ، الامام الاول لحقبة من الزمن . هذه و البنية الثنائية ، تتكرر في مختلف درجات التسلسل الرتبي في السماوات والارض ، بتقابل احداها للاخرى . وهدا ما يفسر لنا قول الاسماعيلية و من عرف نفسه فقد عرف ربه ، . ولكن مع وجود العقل الثالث تنبثق المأساة التي تحمل في ثناياها اصل الشر وتنسبه الى ماض يرجع الى قبل وجود الانسان على الارض .

#### ٢ .. الفاجعة السهاوية ومولد الزمان

١ — اذا كانت الجاعة الاسماعيلية تشير الى نفسها بأنها دعوة الى التوحيد الباطني فذلك لأنها تبدأ في السماء بنداء يوجهه العقل الاول فيا قبل الأزمان الى جميع صور عالم الابداع الملائكي النورانية . وهذه المدعوة هي دعوة خالدة وليست الدعوة الاسماعيلية الا صورتها [ او مثالها ] الارضية في هذه الحقبة المحمدية من الدور الحالي النبوة . وهي تبدأ وجودها على الارض ، اي في عالم الحس مع آدم الاول ، لا بل قبل آدم دورنا نحن ، بمدة . ومع ان العقل الشائي ( المنبعث الاول ) يستجيب لهذا النداء ، الا ان العقل الشائت الذي يحدث عن اجتاع ثنائية العقلين الاولين ، يعارضه بالسلب والرفض . وهذا يحدث عن اجتاع ثنائية العقلين الاولين ، يعارضه بالسلب والرفض . وهذا

العقل الشالث هو آدم الروحاني ... آدم الملكوتي ... ملاك الانسانية الأم والذي تمثل الحيلة الميتافيزيقية بشخصه وبواسطة الرموز ، التساريخ القدساني لأصل البشرية .

اذن ، فان آدم الروحاني يثبت امام نفسه دون حركة في دوار منالدهشة فيرفض الحد الذي يسبقه (العقلاالثاني) لأنه لا يرى انه اذا كان هذا الحد يحد من مدى أفقه ٬ فانه 'يرجع رغم ذلك ٬ الى مـــا هو أعلى . وهو يظن ات بإمكانه الوصول الى المبدع الحصين دون هذا الحد الوسيط، وذلك لأنه يعتقد، نظراً لجهل صفة الإله الموحي في العقل الاول ، ان معنى كل ذلك هو تكنُّه العقل الاول للمبدع اي للألوهية المطلقة . ثم يجعل من نفسه مطلقاً ليفر من هذه الوثنية ، فيقم في أسوأ وثنية ميتافيزيقية . ولكنه عندما ينتزع نفسه اخيراً من هذه الحيرة ، مثله في ذلك مثل الملاك ميكائيل عندما حمل انتصاره على نفسه، يرمي بظل إبليس (الشيطان، أهرمن) بميداً عنه الى العالم السفلي، حبث يظهر في أدوار الستر ، الدور تلو الدور . ولكنه يرى نفسه عنـــدها مُتَجاوَزًا قد أصابه التخلف وعاد القهقرى . فبعد ان كان الثالث اصبح العقل العاشر . وهذه المسافة هي مقياس زمان حيرته الذي عليه ان يتخلص منه. ثم أنه يبدأ بتتبع الكروبيين السبعة او الكلمات الالهية السبعة التي تمين الملاك - آدم في العودة الى نفسه . والسبعة تشير الى المسافة المثالمة لسقوطه والزمان هو تخلفه عن نفسه، وبالتالي فانه لمن الصحيح تماماً ان يكون الزمان هو ﴿ الْأَبِدِ المُتَخَلَفُ ﴾ . ولهذا فان ثمة سبع حقب تساوق دور النبوة ، وفي كل حقبة من هذه الادوار سبعة أئمة ، وتلكُّ هي أسس دعائم التشيع السبعي او الاسماعيلي : فالعسدد ٧ يرقـّم تخلف الأبدية في عالم الابداع وهو تخلـُّف سيهزمه العقل الثالث ، الذي اصبح عاشراً ، بخاصته ولخاصته .

غير ان هذا التخلف يدخل في الكائن النوراني بعداً غريباً عنه يظهر في الكدرة؛ وانه لمن المفيد جداً ان نتذكر هنا بأن الظلام ( البرزخ ، اهرمن )،

في الحكمة الالهية الزروانية في فارس القديمة، يحدث من تشكك يبدأ في فكر زروان الالوهية العظمى . ومع هـنذا فان زروان الدى الزروانية والكيومرثية الذين يتكلم عنهم الشهرستاني (القرن السادس ه/ الثاني عشر م) ليس هو ابدأ الالوهية العظمى، وانما هو ملاك من عالم الابداع. ونحن نستطيع ان نقول ان آدم الروحاني الملاك الثالث في خلق العالم عند الاسماعيلية ، هو شبيه الملاك زروان عند تلك الزروانية الحديثة المتأخرة .

٢ – وفي داخل كل عقـل ملائكي من عالم الابداع ، عالم ابداع لصور لا تحصى من النور ؛ وهي تلك التي تؤلف عـالم ابداع آدم الملكوتي وتثبت معه في نفس التخلف ؛ فيسمعهم بدوره الدعوة الباقية ، فيردونه وينكرون عليه الحق في توجيه مثل هذا النداء ، وهم في ذلك على درجات متفاوتة من المناد والثورة . فيسبب هذا الإنكار كدرة في المعتى الأسامي لوجودهم ، بعـد ان كان تأججاً خالصاً. وفهم الملاك آدم انهم اذا ظلوا في العالم الروحاني الخالص فانه لن يستطيع ان يتخلص من ظلامهم [ من برزخهم ] ابداً . ولهذا فانه جعل من نفسه محدثاً لعالم الطبيعة كأداة تجد فيها الصور ، التي كانت نورانية في الماضي ، سبيل خلاصها .

في هذه القصة الرمزية ، تذكرات مانوية واضحة . وبخلاف ذلك فان العقل الثالث الذي اصبح عاشراً ، يحتل عند الاسماعيلية نفس المقام ونفس الدور الذي يمثله الفيلاسفة السينويين والإشراقيين . (أدناه الفصلان الخامس والسابع ) . انه العقل الفعال الذي ذكرنا فيا سبق سبب إدماجه مع الروح القدس جبريل ، كملاك المرفة والوحي . ولكن يبقى فارق أساسي؛ فالحكة الالهية الاسماعيلية ، لا تضع العقل الفعال في المرتبة العاشرة نتيجة الفيض ، ولكنها تجعل من ذلك وجها أساسيا له و فاجعة ، تشكل تمهيداً وتفسيراً لإنسانيتنا الارضية الحاضرة .

لقـــــد أُصيب كل أعضاء عالم الابداع برعب قاتل عنــــدما رأوا البرزخ

(الظلام) يحتسل وجودهم كله . ومن الحركة الثلاثية التي كانوا يقومون بها ليتخلصوا من ذلك نتبعت أبعاد الفضاء الكوني الثلاثة . فأما الكتلة الاكثف فقد ثبتت في المركز واما الفضاء الكوني فقد انفجر الى عدة منساطق : في الكرات الساوية ومنساطق العناصر . ثم راح كل من الكواكب ، ولآلف من السنين ، يمارس بدوره نوعاً من الوصاية على عالم لا يزال يتبرعم حتى كان دور القمر في أوائل الالف السابع ، فحدث الانسان الاول مصحوباً بصحابته على شكل نبتة قاسة نمت في الارض .

# ٣ ـ الزمان الدوري التاريخ القدساني والحدود

البداعية ] . فلا بد من التمييز اذن بين أصله الملكوتي ، آدم الروحاني ، الابداعية ] . فلا بد من التمييز اذن بين أصله الملكوتي ، آدم الروحاني ، الملاك الثالث الذي اصبح عاشراً ، وبين آدم الجزئي الذي بدأ بدورنا الحالي . فه و يختص بأنه و التمثيل الطبيعي لعالم الابداع الأصيل ، ، وبالطبع فانه لا يشابه الانسان البدائي المولود من نباتاتنا ابداً . وهو يظهر في سيلان مرافقاً لكنه يفضلهم جيماً كما يفضلون هم بدورهم بقية الانسانية التي تتفتح في مرافقاً لكنه يفضلهم جيماً كما يفضلون هم بدورهم بقية الانسانية التي تتفتح في الوقت الذي يتفتحون فيه نفسه ، كما يفضل الساقوت الاحمر كافة الاحجار الكرعة الاخرى . وهو مع هؤلاء المرافقين السبعة وعشرين يمثلون والانموذج المربي لعالم الابداع الملائكي الاول [ نعني الانموذج الطبيعي او الفيزيقي ] لأنهم الانسانية المؤمنة بعالم ابداع الملائكي الاول [ نعني الانموذج الطبيعي او الفيزيقي ] لأنهم وحياً وفيزيقياً على بقية الآدميين من بقية جزر الارض من الذين أبدعوا معهم روحياً وفيزيقياً على بقية الآدميين من بقية جزر الارض من الذين أبدعوا معهم في عملية خلق واحدة ؟ وهذا السمو في الارض إن هو الا أثر لإيمانهم بالساء.

وآدم الارضي الابتدائي هذا ، هو مظهر لآدم الملكوتي وحجابه ( بابه ) معالى اله فكرته الاولى وكلمة معرفته وجوهر فعله والشروع الذي يتلقى انواره ؛ وكا كان آدم علمي النبوة اليهودي والنصراني، معصوماً من كل دنس ومن كل خطيئة فقد اطلق هذا الامتياز على الأثمة الاولياء دوراً بعد دور . فقد كان دوره دور الكشف ، وهو عصر من الايمان كان الوضع الانساني فيه، حتى في خصائصه الفيزيقية لا يزال وضع وإنسانية – من – الجنة ، فكان الناس يدركون الحقائق الروحية مباشرة وليس من وراء حجهاب الرموز . ولقد ابدع آدم الاول و الدعوة الشريفة ، في هذا العالم ، وهو الذي اقهم حدود عام الدين ووزع اثنا عشر داعياً من مرافقيه السبع وعشرين في جزر الارض الاثنتي عشر وأقام أمامه اثني عشر حجة هم نخبة مرافقيه . وباختصار لقدكان الوسس هذه الحدود الباطنية المتصلة ، والمستمرة من دور الى دور ومن حقبة الى حقبة ، وذلك حتى عهد الاسلام ، وحتى ما بعد عهد الاسلام .

وعندما نص آدم الاول على خليفته ، عاد فنقل الى عالم الابداع حيث تلا الملاك العاشر ( آدم الملكوتي ) وارتفع هذا الاخير بعدها ومعه جميع الحدود من العقول الى مرتبة أعلى من مرتبته السابقة. ولا تتوقف هذه الحركة التصاعدية حتى يعود الملاك – العقل الثالث ، الذي جمده ضلاله وأنزله الى المرتبة العاشرة ، الى دائرة المنبعث الثاني او العقل الثاني . وكذلككان الامر مع الأئمة الذين خلفوا آدم في هذا الدور الكشفي الاول. ولقد تلا هذا الدور من الكشف وهكذا . من الكشف دور من الكشف وهكذا . وتظل هذه الادوار في هذا التعاقب المدور عتى قيامة القيامة ، التي تكل استهلاك كورنا ، وتعيد انسانيتنا وملاكها الى حالتهم الاصلية . وتقدر ، بعض كامات الأغة الاولياء الدور الكبير (او الكور الاعظم) بـ ٣٦٠٠٠٠٠٠ مدة محرة محرة محرة به سنة .

٧- ومن البديهي أن الحكماء الالهيين الاسماعيلين ايستطيعون الكلام وبأغزر

ما يمكن من التمبير ، عن الانتقال الذي تم من دور الكشف الذي سبق ثم اوصل الى دور الستر الحالي، اي الدور الذي نحاضره . فلقد قام الاسماعيليون بتأويل بالغ في العمق لقصة آدم في القرآن والانجيل. وهي ليست عندهم بقصة البدء المطلق وانما هي قصة حدثت غداة مصائب كبرى رهببة . فخلال الثلاثة الاف سنة الاخيرة من دور الكشف السابق ، حدثت اضطرابات جسيمة اجبرت الكبار الأعلين على اعادة نظام الاسرار والتقية . فقد اعيدت العلوم الروحية الى السكون وباتت الانسانية غير جديرة بنشر الغيوب ، فلا بد من البداع شريمة ، وقانون ديني ، لا يحرز تأويلها إلا الذين يقودهم هذا التأويل، عن طريق ولادة جديدة في عالم الرموز ، الى القيامة . وليس معنى الحروج من الجنة إلا السقطة . فأما من الآن فصاعداً فليس ثمة سوى « الجنة بالقوة ، أي الدعوة الباطنية أو الاسماعية .

وهم يفهمون قصة آدم القرآنية على انها تنصيب للامام اليافع آدم (او النص عليه ) من قبل ابيه ممنيد آخر أغة دور الكشف السابق؛ وأقر بولايته كل و الملائكة الارضين ، إلا ابليس – الشيطان ورهطه . ولقد كان ابليس من حدود الدور السابق ، أما اليوم فتظهر في شخصه صورة البرزخ المسرع الى الارض والذي كان يظهر في السابق بواسطة آدم الملكوتي . وان كلمات ابليس وكانت للناثير في آدم وتحريك حميته ليبلغ الناس المعرفة التي كانت لها هما الاثنان في الدور السابق ، أعني معرفة القيامة . ولقد خان آدم الامانة تحت تأثير نزوة جارفة وأحال كل ما لا يمكن ان يعلم إلا بواسطة الامسام الأخير قائم القيامة إمام دورنا هذا ، الى الجهالة .

٣ - ويجب ان تفهم بنية دور الستر الذي ابتدأه (آدمنا) على انها البنية الاصلية التي اقامها اول آدم على الارض ، وهو اول إمام فيها ، مطابقة [ او مثالاً ] لبنية الساوات المرئية ولبنية الساوات غير المرئية . وكما أشرنا الى ذلك سابقاً ، فانه يرمز الى درجات المراتب او التسلسلات الساوية او

الارضية عادة بمصطلح دحد، والحد محدد أفق الوعي لكل درجة من هذه الدرجات ، ونمط المعرفة المناسب لنمط وجودها . فكل حد ادنى يكون عدوداً بالحمد الذي يعلوه مباشرة . وبالاضافة الى كون هذه البنية اساسية لفهم النوحيد فهي تعين كذلك سياق الانتروبولوجيا [ علم الانسان ] كله .

ومم ان المعنى التــام للحدود الباطنية خلال حقب الاسماعيلية لا يزال يطرح امامنا الكثير من المسائل إلا ان ثمة محاولة قام بها حميـــ الدين الكرماني ( ٤٠٨ هـ / ١٠١٧ م ) حول هذا البنيان . فثمة الحدود الساوية أو وحدود المافوقية، وثمة الحدود الارضية او ﴿ حدود الماتحتية ﴾ ؛ وهي متاثلة الواحدة مع الاخرى . ويشكل مجمل كل واحدة من هاتين عشر درجات يتصل بعضها ببعض على شكلين ثلاثي وسباعي. ١) فئمة ناطق على الارض؛ أي نبي ينطق بشريعة وبقانون إلهي يتبلغه من الملاك ( انظر اعلاه أ - ه ) . وهــذه هي كلمات النص المنطوق بالصيغة الظاهرة كمدونة ( للشريمة ) وللدين الوضعى . فالناطق هو الشبيه الارضي للعقل الاول الذي (يبتدىء الدعوة دفيالساء). ٢) وثمة الوصى: أذ الامام ، وهو مستودع الوحى النبوي والوارث الروحاني المباشر للنبي ، أساس الامامة وامام الحقبة الاولى ، فان مهمته الخاصـة هي التَّأُويل الباطني الذي يعود بالظاهر الى أمه ٬ الى اصله ٬ نعني الى مـــا خفي منه . وهو بهذا يشبه العقل الثاني ، المنبعث الثاني ، النفس الكلية . (وثنائية النبي – الوصى ) او العقل الاول والعقل الثاني مطابقة هنـــا لوجهي الحقيقة الذي يخلق الاساس ويديم توازن الباطن والظاهر خلال الدور ٬ ولهــذا فانه لا غنى عن خلافته للأساس . فهو شبيه العقل الثالث؛ آدم الروحاني . وبهذا ترجد دائمًا وفي كل حقبة سباعية أو عدة سباعيات من الأنمة تمثل مسافة « التخلف » او الزمان الذي على آدم السماوي ان يتخلص منه بمساعدة خاصة ليعود الى مرتبته السابقة . أما الحدود السبع الاخرى ٬ فيشابه كل منهــا ٬ وعلى التوالي ، صيفة من صيغ النور او عقول عالم الابداع الاخرى . فالباب شبيه الإمام والحجة شبيه الكافل أي النبي ( وهو يأخذ معنى خاصاً جداً لدى اسماعيلية ألموت ) . وثمة ثلاث درجات اصلية « للداعي » ودرجتان فرعتان : « المأذون المطلق » وهو الذي يستطيع ان يتقبل طلب المستجيب الجديد . و « المأذون المحصور » الذي يجتذب الحديثي الإيان .

و كذلك تتمثل البنية العمودية للحدود الباطنية التي تستمر بحسب مؤلفينا هؤلاء ، دوراً بعد دور . ولصيغة عالم الدين هذه ما عائلها شكلا في صيغتها ؟ فالزمان الذي هو زمان التاريخ القدساني . فكل حقبة من دور النبوة اي من دور الستر ، يبتدؤها ناطق او وصي تليه سباعية واحدة او اكثر من الأثمة ثم تختتم بإمام أخير هو القسائم اي إمام القيامة (قائم القيامة) الذي يتم الحتبة السابقة وهو مقيم النبي الجديد. ومجموع الحقب السبع يؤلف دور النبوة بكليتها ( وهي فكرة مشتركة بينهم وبين علم النبوة الشيعي ) . وهذه الحقب السبع هي حقب الأنبساء الكبار الستة : آدم وإمامه شيث ، نوح وإمامه سام ، ابراهم وإمامه اسماعيل ، موسى وإمسامه هارون ، عيسى وإمامه شعمون ، محد وإمامه على . اما الناطق السابع فهو إمام القيامة ( وهو ما يطابق الامام الثاني عشر عند الامامية) الذي لن يأت بشريعة جديدة ولكنه يكشف المعنى المستور للإيجاءات وما يصحب ذلك من صخب واضطرابات ؟

## ٤ ـ علم الامامة وعلم المُعاد

١ – قد يكون فهمنا لمعنى علم الامامة وللوجود المسادي الذي يحكم الوجدان الشيعي معه ، أفضل فيا لو تذكرنا ما سبقت الاشارة اليه هنا من أن علم الامامة الاسماعيلي مثل علم الامامة الشيعي عموماً ، وقد وجد نفسه أمام مسائل ، شبيهة بتلك المسائل التي واجهت عــ المسيحية خلال القرون الاولى من عصرنا هذا ، فكان يصل منها دائمًا الى حلول ذات نمط وعرفاني، طالما ألقى علم المسيحية الرسمي بها عرضاً .

وما يهم الكتاب الاسماعيليين عندما يتكلمون عن ناسوت الامـــام ، هو ان يُلمِحوا الى أن جسد الامام ليس جسداً مكوناً كبقية أجساد النساس الاخرى من اللحم ، إذ ان هذا الجسد انمــا ينتج من مغناطيس كوني يمارس عمله على أجساد المستجيبين الأثيرية ونفسهم الريحية . وهذه البقــــاياً الأثيرية تتصاعد من سماء الى سماء ثم تنزل مطهرة ومعهما اشعاعات قمرية فلا براهما الادراك النظري ، ثم تحط على شكل ندى سماوي ، على سطح ماء صاف او وزوجته ، يصبح الندى السماوي برعماً لجسد لطيف هو جسد الامام الجديد . وهو غلاف يشار اليه بأنه جسد كافوري فيه لطافة وبيــاض الكافور . ومن هذا الجسد يتكوّن ناسوت الامام . ونحن اذا كنا نتكلم هنــا عن الناسوت فليس معنى ذلك اننا نتكلم عناللاهوت وانما عن جهد في تخيل وتصور القوى الروحية وذلك كما في علم المسيحية العرفاني . ولهــــذا فان اتحاد الناسوت واللاهوت في شخص الأنمــة لا يصل اطلاقًا الى فكرة ﴿ الاتحــاد الاقنومي للطبيعتين ، ، ومع كل ما يتبع عن هذا المفهوم من نتــائج فلسفية وتاريخية واجتماعية .

٢ – ولا بد لنا لكي نفهم ما يعنيه العرفان الاساعيلي بلاهوت الامام من ان ننطلق بما يمثله و كولادة روحانية ، وهنا بالذات نبصر تذكراً واضحاً للعرفان المانوي . يقول ذلك المؤلف اليعني ، الذي ذكرناه أعلاه ، موضحاً و عندما يعلن المستجيب انتسابه أمام أحد حدود الدعوة ، يتصل بروحه وهو يلقي بقسمه ، هذا اذا كان صادق الايمان خالص النية ، قبس من النور يظل قريباً منه دون ان يمتزج فيه ، ولكن يظل كبر هذا القبس ونموه كنور ،

متعلقين بفكر وعمل هذا المستجيب ؛ فاذا ما نجح في ذلك جذبت صورة نور المستجيب المؤمن منذ وقت وجوده الى صورة نور صاحبه الذي يسبقه في المرتبة الصوفية وذلك بواسطة ، مغناطيسية عامود النور ، . ( وثمة ضرب من الميثاق الفروسي الصوفي يجعل كل المستجيبين مسؤولين بعضاً عن بعض حتى في المالم الآخر). فيرتفعون مما الى الحد الذي يعلو عليهما ، وهكذا دواليك حتى يصلوا جميعاً الى مرتبة يشكلون فيها، بجمل الحدود او « الهيكل النوراني ، وان كان له شكل انساني ، الا انه هيكل روحاني محض . وهسذا الهيكل النوراني هو الامامة وهو كمثل لاهوت الامام .

- ومنذ ان ينص على الإمام الجديد ، يصبح هذا الامام سند ومرتكز الهيكل النوراني . ولاهوتيته او إمامته هي هذا الجسد الروحاني المكوئن من كل صور المستجيبين النورانية . وكما كان الامر بالنسبة لآدم الاول ، فان لكل إمام من الأنة الذين يتعاقبون في كل حقبة من حقب الدور ، هيكله النوراني القدساني الخاص والذي يتكون بهذه الطريقة . ومجموع الأنمة يشكلون الهيكل النوراني المحيكل النوراني . وهو على وجه التقرير قب الهيكل النوراني . وعندما يترك إمام من الانمة هذا العالم ، يرتفع هيكله معه الى احشاء الملاك العاشر ( آدم الروحاني – الانسان الملكوتي ) ثم ينتظرون هناك جميعاً قيامة القائم أو إمام القيامة الذي يختم الدور ليرتفعوا معه عند مجيئه لحلافة الماشم .

ولدى كل قيامة كبرى (قيامة القيامة) من اللاتي يختنمن دور ستر أو دور كشف ، يأخذ الامام الاخير القائم ، كل هيكل الحدود الصوتي معه ويرتفع الى عالم الابداع حيث يخلف الملاك العاشر ، آدم الروحاني كمحدث للعالم الطبيعي . أما الملاك العاشر فيصعد مرتبة في عالم الابداع الذي يجتذبه مصه بكامله في هذا الصعود . وهكذا فان كل قيامة كبرى وكل ختام دور ، يسمح لمسلك الانسانية ان يقترب بنفسه وبرهطه من مرتبته ومرتبتهم الاصلية ،

وكذلك فان تعاقب الادوار وألوف السنين ينهي و الزمان ، او و الابدية المتخلفة ، الناتجة من برزخية المسلاك الآنية . وهكذا تقترب و الفاجعة السماوية ، من نهايتها ؛ فالخلق والوجود وجهان لذات السيرورة التي تفضي الى هذه النهاية . إن معنى إحداث العالم وغايته هو ايجاد أداة يعود بهسا آدم الملكوتي الى مرتبته المفقودة ، وهو يعود الى هذه المرتبة بمساعدة جميع الذين يقبلون دعوته في عالم الابداع قبل وجودهم على الارض أو من يستجيبون لدعوة الانبياء والأثمة في هذه الحياة .

إ – أما الكافرون الجاحدون فترتفع صورتهم البرزخية منسذ وجودهم ، الى تلك المنطقة التي يسميها علم الفلك و رأس ذنب التنين » ( وهي النقاط التي يقطع فيها مدار القمر مدار الشمس ) أي منطقة البرازخ التي يدور فيها الجرم الازلي المصطفى لكل الشياطين الانسانية ومجموعة الافكار والمشاريع المؤذية التي تهدف الى إحداث المصائب التي تهز عالم البشر .

ولهذا فان الاحداث الارضية لا يمكن ان تفهم إلا بباطنها ، أي بعلاقتها و بفاجعة الساء » . وهذه الاحداث هي التي تهيء لنهاية هـذه الفاجعة . وتتمثل في و فلسفة التاريخ » هذه ، رؤيا عظيمة لحكة لدنية [ فلسفة نبوية ] لا نجدها إلا في الفكر الاسماعيلي . وفي الواقع فان الرواية الاسماعيلية للتشيّع تقدم خطوطاً مشتركة بين كل مذاهب التشيع : الأخلاقية المعادية ، ووجه القائم الذي يشابه كا رأينا البارقليط الذي ورد ذكره في انجيل يوحنا خصوصاً . ولهذا فان أبا يعقوب السجستاني ( القرن الرابع هـ / العاشر م ) كان يرى في فروع الصليب المسيحي الاربع ، وفي كلمات شهادة التوحيد الاربع رمزاً لنفس السر ألا وهو ظهور الإمام الذي يوتفع في ليلة القدر ) اذ ان هذه الاخيرة هي ليلة الانسانية ذاتها في دور الستر الذي نحاضره .

## ٢ ـ اسماعيلية أَلَمُوت

#### ١ ـ حقبها ومصادرها

١ - ليس لنا أن نلح على والقصة السوداء ، التي نالت من أمم الاسماعيلية ومن ذكرى ألموت طويلا نتيجة لفقدان النصوص الحقيقية . ولا ريب ان المسؤول الاول عن ذلك هو غسلة الصلبيين وغملة ماركو بولو . وفي القرن التاسم عشر ظهر أديب ومستشرق نمساوى هو د فون هامر بورغستال ، فألقى بوساوسه عن « الجمعات السرية ، على هؤلاء الاسماعيليين المنكودي الطالع واتهمهم بكل الجرائم التي يعزوها البعض في اوروبا الى ﴿ الماسونيين ﴾ والبعض الآخر الى اليسوعيين ، وكانت النتيجة تلك المقالة عن ﴿ الحشيشية الفتـــاكة ، ( ١٨١٨ ) التي ظلت تحمــل على محمــل الجد طويلاً . وتمسك سلفستر دى ساسي هو الآخر في مجثه عن ديانة الدروز ( ١٨٣٨ ) ، وبمـــــا يشبه العشق ، فحمل كلمة Assassin مشتقة من حشاشين . وانمــا سبب ذلك هو الحمـــاس الاعتبادي باتهام الأقليات الدينية او الفلسفية بأقذع الأوصاف اللاأخلاقية. والأغرب من ذلك هو ان المستشرقين قاموا، ولا يزالون، بما يشبه التواطؤ فيالجرم مع أولئك الناشرين المتعطشين للجديد الخارق٬ بالدعاية المعادية للاسماعيلية والتي كانت تقوم بها الخلافة العباسية في بغداد. لكنه لم يبق لهذه النزوات من عذر منــذ ان ظهر هــذا الميل الى الاسماعيلية في دراسة . و . إيفانوف، وفي دراسات الجمعية الاسماعيلية في كراتشي (كانت قديمًا في بومباي). ولدينا مثال ذو مغزى . فلقد رأينا ان الدعوة الاسماعيلية تشير لنفسها على انها و الجنة بالقوة ، ورأينا الى التأويل الاسماعيلي لحديث القبر الذي سبق أن رأيناه صفحة ( ١٣٧ ) : [حديث الرسول] . وكل هذا يجملنا نفهم كيف ان الدخول في الدعوة هو في الواقع دخول الى الجنة . وليس يلزم الدعاية المعادية اكثر من هذا لتتصور الافراط في الملذات في جنة ألموت. اما فيما تبقى فان القضية ليسث سوى ظاهرة مقاومة ضد الأتراك قام بها الاسماعيليون في ظروف مفجعة. اما فلسفة الاسماعيلية وعقيدتها فليس لها أية علاقة و بقصص الاغتيالات ، .

٧ — لقد حوال الخليفة الفاطمي في القاهرة ، كا سبق ان أشرنا الى ذلك الما ، حوال النص بالامامة من ولده نزار الى ابنه اليافع المستملي. وقد حدث بعد وفاته ان فريقاً بايع المستملي (وهم أولئك الذين استمروا بالدعوة الفاطمية ويدعون بالمستملين) ، وفريق آخر ظل على ولائه للاسام نزار (حق هلك مقتولاً مع ولده ٤٨٩ هم ١٠٦٩ م) ؛ وهؤلاء الأخيرون هم اساعيلية ايران النزارية والمشرقيون ». وهنا ايضاً ، تكن دوافع أساسية ذات طابع روحاني تحت التساريخ الشخصي والمسائل الشخصية . فوافع الامر هو ان الانتصار السياسي الذي سجله مجيء السلالة الفاطمية الى الحكم في القاهرة يبدو كمفارقة ؛ فالسبب الذي أوصل الى قطيعة القرامطة اول الامر ، هو نفسه الذي ظهر فيا بعد في إعلان الاصلاح في ألموت. ولعل المذهب الاساعيلي البدائي ، مجسب ما نفهم حالياً من النصوص ، هو الذي حرك هذا الاصلاح ، بعد تلك الفترة السياسية الفاطعية .

ومَن جهة اخرى ، فقــد وجدت تلك الشخصية القوية حسن الصبّاح (١١)

 <sup>(</sup>١) حسن الصباح: اعظم عقلية حربية عرفها الشهرق في مطلع الغرن الخامس هجري ،
 راجم « على ابواب ألموت » ، تأليف عارف نامر .

( ٥١٨ هـ / ١١٢٤ م ) التي يجب ان نعلم انها طالما شوهت في النصوص الاسماعيلية ذاتها ، مثلما شوهت في مواضع اخرى . ولقد كان دور هذا الرجل عظيماً جداً في تنظيم الفرق الاسماعيلية في ايران . وبالطبع فات مهمتنا هنا ، ليست في الجزم فيا اذا كان المستجيبون المخلصون قد وفقوا الى ايصال ابن الامام نزار الصغير الى معقل امين في قلعة ألموت ( في الجبال الجنوبية الغربية من ايران ) أم لا ؟ اذ يبقى لدينا ، في كل الاحوال ، واقع ذر معنى روحاني فريد .

٣— هذا الواقع المهيمن هو مبادرة الإمام حسن على ذكره السلام (وهذه التحية التي تقرن باسم هذا الامام هيالتي تجعلنا نستطيع تمييزه عن سواه) وهو وخداوند ، او شيخ جبـل, ألموت الجديد (ولد سنة ٥٢٥ هـ / ١١٢٦ م) وأصبح خداونـد سنة ٥٥٥ هـ / ١١٦٢ م وتوفي سنة ٥٦١ هـ / ١١٦٦ م وفي ١٧ رمضان سنة ٥٥٩ الموافق ٨ آب ١١٦٤ م أعلن الامام قيامة القيامة أمام كل المستجيبين المجتمعين في باحة ألموت العـالية . وأعلن البروتوكول المحفوظ ، فأمـا ما كان يتضمنه هذا الاعلان لم يكن أقل من بجيء اسلام روحاني خالص متحرر من كل ذهن تشريعي ، ومن كل عبودية للقانون ؛ دين شخصي للقيامة التي هي ولادة روحانية ، لأنها تجملنا نتكشف ونعيش المننى الروحاني للإيحاءات الالهية .

ولقد دمرت قلمة ألموت ، شأنها شأن بقية المعاقل الاسماعيلية في ايران بواسطة المغول ( سنة ٢٥٤ ه / ١٢٥٦ م ) ، رلكن هذا الحدث لا يعني ابداً نهاية الاسماعيلية المتطورة في ألموت إذ انها لم تفعل اكثر من الدخول في العمل السري لابسة خرقة الصوفية . وتأثيرها على الصوفية وعلى الروحانية الايرانية عوما ، تفترض ألفة أساسية بينها وبينها [ أي الصوفية والروحانية ] ، وهي ألفة تجملنا ننظر الى مسألة معنى ومصادر التصوف تحت نور نهار جديد . وهكذا فان الاسماعيلين ينظرون الى عدد كبير من أساتذة الصوفية على انهم

من جماعتهم مبتدئين بالسنائي ( نحو ٥٤٥ هم / ١١٥١ م ) والعطار ( ٢٢٧ هم / ١٢٧٠ م ) الذي كان شمس ١٢٣٠ م ) وجلال الدين الرومي ( ٢٧٧ هم / ٢٧٧ م ) الذي كان شمس التبريزي حجة له ، وعزيز اللسفي ( القرن السابع هم الشالث عشر م ) ، وقاسم أنواري ( ٨٣٧ هم / ١٤٣٤ م ) الخ... وغالباً ما يتردد المرء امام نص من النصوص أهو لصوفي ذي صبغة اسماعيلية أم لاسماعيلي ذي صبغة صوفية ؟ وليس هنذا كل شيء : ذلك ان قصيدة محمود شبستري ( توفي سنة ٧٧٠ هم / ١٣١٧ م ) الفارسية كلشن راز (حديقة الغيب) وهي مادة الصوفية الايرانية ، وطلما شرحها ووسعها التعليم الاسماعيلي .

والأسئلة التي تطرح من هذا الباب حديثة تماماً . فقــد طرحها وسبُّمها ، ظهور ما تبقى منالاًدب الألموتي الذي يعود الفضل فيه الى جهد دو. ايفانوف، وهو مكتوب كله باللغة الفارسية. ومن المعروف ان المغول قد أحرقوا مكتبة ألموت عن بكرة أبيها . ومع هــــذا فانه لا بد من ان نربط أدب اسماعيليي سوريا بالأدب الألموتي ، اذ كان للاسماعيليين السوريين ، بفضل قوة شخصية رئيسهم راشد الدين سنان ( ١١٤٠ – ١١٩٣م ) ، علاقة مباشرة مع ألموت . ( ومن المعروف كذلك انه كان ثمة احتقــــار مفجع لسكان الهيكل ، أفسد اتفاقاً كان قد تم بين سكان الهيكل المسلمين هؤلاء وبين ملك القدس ) . اما المؤلفات الفارسية الصادرة من ألموت فنذكر منها بشكل أساسي الكتـــاب الكبير المنسوب الى نصير الطوسى (توفى سنة ١٧٢هم / ١٢٧٣م) والتصورات، والذي لا نجد لدينا سبباً قاطعاً لنرفض نسبته اليه . ومؤلفات سيَّد سحراب ولي بدخشاني وابو اسحق القهستاني وخيرخو م حيراتي وهو مؤلف خصب ، [ وكلهم منالقرنين الخامسعشر والسادسعشر ].وقد حفظوا لنا جميعاً مقطوعات أقدم بكثير من هذا التاريخ لا سيما ﴿ الفصول الاربعة ﴾ لحسن الصبّاح نفسه . وهم يدلونا كذلك على نهضة فيالفكر الاسماعيلى مصاحبة لنهضة مماثلة فىالفكر الشيعي عموماً ولعلهـا احدى عواملها . إذ قد توصل الفكر الشيعي الاثنا عشري خلال الحقبة ذاتها مع حيدر آملي وابن ابيجمهر خصوصاً الى ان يتفكر من جديد ، متشبها في ذلك بأعمال ابن عربي، في علاقاته مع الصوفية وبالتالي مع الاسماعيلية .

و و انه لجدير بالملاحظة كيف ان مؤلفاً شيعياً اثني عشرياً من عيار حيدر آملي (القرن الثان ه / الرابع عشر م) يعي، دون مناظرة ومنافرة الخلاف الاساسي الذي يفصله عن الاسماعيلين . وهو يقول ذلك بعبارات لا تفعل سوى ان توضح نتائج القيامة الكبرى التي أعلنت في ألموت . فيينا يجهد العرفان الشيعي الاثنا عشري للحفاظ على تأمين و توازن الظاهر والباطن، يرى العرفان الاسماعيلي في مقابل ذلك ، ان كل ظهور خارجي وكل مظهر ، له معنى داخلي مسنور وحقيقة باطنية ؟ وهذه الحقيقة الباطنية أسمى من الحقيقة الظاهرة ، اذ بفهمها يتقرر التقدم الروحي للمستجيب . اذن فالظاهر صد فة "لا بد من كسرها نهائيا ، الامر الذي يقوم به ويتمه التأويل الاسماعيلي وذلك بأن يعود بمطيات الشريعة الى حقيقتها العرفانية (الفنوصية ) التي هي فهم بأن يعود بمطيات الشريعة الى حقيقتها العرفانية (الفنوصية ) التي هي فهم الموحي سقطت عنه الالتزامات التي تفرضها الشريعة . وهذا مطابق تماما ، الروحي سقطت عنه الالتزامات التي تفرضها الشريعة . وهذا مطابق تماما ،

والحال ، هو ان الهادي الى هذا المعنى الروحي ، أو قل الشخص الذي يمثل هذا المعنى الروحي ، هو الامام باعتباره المظهر الارضي للتجلي الأولي . ونتيجة ذلك هو تقديم الامام والامامة باعتبارها باقية ، على النسبي والرسالة النبوية لأنها وقتية . أما في التشيع الاثني عشري ، فقد سبق لنا ان رأينا انه يجب ان نعتبر تقدم الولاية على النبوة في شخص النبي ذاته. فهي لا تتضمن ابداً معنى يكون فيه الولي متقدماً على النبي المرسل . وفي المقابل ، تخلص الاسماعيلية الى نتيجة جذرية . فبها ان الولاية متقدمة على النبوة الستي هي معينها ، فان شخص الولي ، اي الامام ، متقدم على شخص النبي ؛ وتكون

الإمامة ، منذ الابد والى الابد ، متقدمة على الرسالة النبوية . ومسا ينظر التشيع الاثني عشري فيه على انه نظرية مَمادية ، فان اسماعيلية ألموت تكله و في الحاضر ، ، وذلك باستباق لعلم المساد الذي يمثل ثورة الروح على كل عبودية . أما متضمنات ذلك ونتائجه الفلسفية واللاهوتية والاجتاعية بالنسبة للاسلام عموماً ، فواسعة بحيث لا نستطيع ان نواجهها هنا، اذ أنا لا نبحث إلا الوجه الاساسي بالاستناد الى النصوص التي نشرت مؤخراً : أي انتروبولوجيا ترتبط بها فلسفة القيامة وتعبر عن نفسها بمفهوم الامام .

### ٢ ـ مفهوم الامام

١- تحدثنا اعلاه (ب١-٣) عن علم الآدمية الاسماعيلية فوجدنا من جهة، أن آدم الجزئي الذي يبتدىء دورنا نحن ٬ كان اول نبي في دور الستر هذا . ورأينا من جهة اخرى ان آدم الاول ، الجثة الابداعية ، او الصورة الارضية للانسان الملكوتي ، كان قبل ان يفتتح بداية اول دور ﴿ مَنِ الْكَشَّفِ ﴾ اول إمام ، وانه مؤسس الامامة كدين باق للانسانية . وفي هــذه السانحة يتأصل الالحاح الاسماعيلي حول موضوع الإمام كرجل الله ( مردِّ خدا بالفارسية ) ٠ او ظل الله او الحـــائز على الناسوت واللاهوت عند فعاور ؛ وكوجه الله والانسان الكامل و فمن لم يعرف انسان زمانه الكامل فانه سيبقى غريبًا . وفى هذا الممنى قبل من رآنى فقد رأى الله. ولقد لاحظنا فيا سبق إذكاراً ىمائلًا بإنجيل يوحنا ( ١٤ / ٩ ) تؤكده أمثــلة اخرى تندمج كلية ، في ذلك البيان الذي يجمل من علم الامامة في اللاهوت الشيعي شيئًا مماثلًا لعملم المسيح في اللاهوت المسيحي ؛ وحتى لنستشعر مع سر علم الامامة الاسماعيلي وهـــذَ هو جوهره ، ( واستناداً الى عدد من السنن التي تعود الى الأثمة المعصومين) : إرتقاء الإمام ، وهو الانسان الكامل ، الى مرتبة عظمى ، ورجحان التأويل في موازاة ذلك رجحاناً قاطعاً ونهائيــاً ، ونعني رجحان الاسلام الباطني على الاسلام الظاهري ورجحان دين القيامة على دين القانون والشريعة .

هذا المفهوم للإمام مرتبط بفلسفة الانسانكلها وذلك ان الصورة الانسانية هي مثـال عن الصورة الالهمة نتبجة للوظيفة الكشفية ، ولهـذا فهي تضطلم بهمة خلاص الكون، ذلك ان المودة الى العالم الثاني، عالم الموضوعات الروحانية إن هي إلا العبور الى حالة من الوجود ؛ يأخذ كل شيء فيها! شكل حقىقة انسانية. ذلك انه لا يمتلك اللسان والكلمة إلا الكائن الانساني وحده. اذاً فالأشاء تجد سبل العودة الى اصلها ، ولكن هـذه الصورة الانسانية الكاملة ؛ هذا المظهر الالهي الذي تفتح منذ ما قبل الأزل ؛ هو : الإمــامة بالذات : فالقول بأن الامــــام هو رجل الله وانه الانسان الكامل ليس الا أقراراً بكونه أداة سامية للباطنية وان هذه الاخيرة مرهونة بتحقىق المعنى الحقيقي لكل الظواهر ؛ المرهون بدوره للتأويل الذي هو عمل الامـــام . وان ما يقصده علم الامامة هنا ايضاً ، ليس الوجه التجريبي لهــذا الامام او ذاك ، وانما حقيقة الامام الباقية التي تجد مثلًا فرديًا ارضيًا عليها ، في شخص كل إمام . ولا تقال العبارة القرآنية ﴿ مُولَانًا ﴾ الا لهذا الامام الذي يقولون انه قد 'وجد وهو موجود وسيوجد داغًا ، وتقلبات ظهوره كلها مرتبطة بادراك الناس، ولكن هــــذا التبدل او التغير غير موجود في عـــــالم الابداع ( عالم خدا ) .

٢ – والنتيجة الاولى لكل ذلك : هي ان معرفة الامام او الانسان الكامل ، هي المعرفة الرحيدة لله ، المكنة للانسان باعتبار ان الامام هو المظهر الالهي الابتدائي وفي كلة الحكة التي اوردناها اعلاه كما في بقية الكلمات الاخرى الماثلة تجد ان الباقي (الأزلي) هو الذي يقول: « يمر الانبياء ويتغيرون وأما نحن فإنا الباقون » . « لقد عرفت الله من قبل ان تخلق السموات والارض » . « النور الذي يشع عن المصباح ليس المصباح نفسه

ولكن اذا لم نجد النور فكيف نعلم مــا هو المصباح او كنف نعرف اذا كان المصباح موجوداً اصلاً وأين هو ، ﴿ وَلَيَّاهُ اللَّهِ لَيْسُوا اللَّهُ نَفْسُهُ وَلَكُنَّهُمْ لا ينفصلون عنــه ۽ . فنظراً لأن الامامة هي المظهر الالهــي الاصيل ووحي الحضرة الالهية والهادي الى هذا الوحى ، فان الامام هو ﴿ الحجة ﴾ العظمى، والكفيل الذي ينوب عن الألوهية اللامعاومة . والى هذا تذهب خطبة الامام حسن على ذكره السلام في ٨ آب ١١٦٤ م عندما أعلن قيام القيامة في ألموت: « مولانا هو قائم القيامة ومولى الكائنات وهو الوجود المطلق المنزه عن كل التعريفات والتحديدات الوجودية كلها ، لأنه يتعالى علىهــــا كلها ؛ يفتح باب رحمته ويجعل ، بنور معرفت، ، من كل كائن ، ناظراً وسامعاً ومتكلماً الى الابد ، . وباعتبار الإمام البافي مظهراً إلهياً فهو لا يبقى على ممكن سوى امكانية علم الكائن [الانتولوجيا] ، إذ نظراً لأنه الموحَى فهو عين الوجود . انه الشخص المطلق والوجه الالهي الباقي، ( شهر خدا ) بالفارسية ، والصفة الالهية العظمى واسم الله الاعظم . وهو بصورت، الارضية مظهر الكلام الاعظم ؛ ( مظهر كلمة أعلى ) و « مجق وقت ، ، وظهور الانسان الباقي الذي يظهر وجه الله .

أما النتيجة الثانية في ان معرفة النفس تفترض معرفة الامام وهذا مرتبط بقول الامام الرابع زين العابدين: « من عرف إمامه فقد عرف ربه » وكثيراً ما يتكرر في نصوص [ هذه المدرسة ] « من مات وهو لا يعرف إمام زمانه ، مات ميتة الجاهلية » . والدليل المثبت لذلك موجود في تلك الحكة التي يرددها كل روحانيي الاسلام : « من عرف نفسه فقد عرف مولاه أي إمامه » وهي المرفة التي وعد بها الامام الأول : «كن مؤمناً بي أجملك شبيها بي مثل سلمان » . ويتبع عن هذه النصوص ان معرفة الله ومعرفة الامام ومعرفة النفس انما هي وجوه لمعرفة خلاقة وحيدة واحسدة ، لعرفان واحد .

ولهذا فان النصوص الفارسة من سنة ألموت تلح على وسائل اربع بمكنة لمرفة الامام ( يمكن لنا معرفة انفسنا من خلال صورتنا الطبيعية (الفيزيقية) وهي معرفة متهيئة حتى للحيوانات . ويمكن لنا ان نعرف اسمنا الرسمي ونسبنا الارضي ، وهي معرفة متهيئة حتى لأعدائنا . وقمة المعرفة التي هي الإقرار بالامامة وهي معرفة يشترك فيها كل أعضاء ( الدعوة ، ، وأخيراً توجد معرفة الانسان مجقيقته اي الحقيقة الباقية وصفاتها ، وهي معرفة تعني النا بدأتا نسمو ببصيرتنا على كل أغاط المعرفة الاخرى . معرفة تنسير القلب ولا تكون الا للحبجة ، وذلك ان للامام في موازاة همذه الدرجات ، ولحدة او نسبة رباعية : من حيث المغنى الروحي [ المعنوي ] ثم من حيث الجسد والمعنى الروحاني الجسد والمعنى الروحاني الجسد والمعنى الروحاني الخسو المعنى الروحاني معان الفارسي الذي يَثنُلُ ، بحسب وعد الامام الاول ، في كل مستجيب مؤمن بالدعوة . وهكذا فان الحدود التقليدية تجد نفسها متغيرة تماماً مع الحجة الموعود بالمرتبة الاولى .

#### ٣ ـ علم الامامة وفلسفة القيامة

1 - نستطيع ان نتكلم هنا عن مراتب زمنية أساسية؛ وفي كل الاحوال فان في تسلسل الحدود معنى لدرجة قرب هذه الحدود من الامام ، ولكننا سنجد منذ الآن، ان اتجاه هذا التسلسل سينزع نحو الاحتجاب. وتمثل الحدود درجات مطابقة مع الامام باعتبار انها درجات او حدود في تقدم المعرفة الباطنية . فالتأويل يمثل عالم الدين ( او الدعوة الباطنية المتسلسلة ) مع العالم الصغير ، فيحدث نتيجة لذلك تراجع في المرتبة المعطاة الناطق او النبي المبلئغ للشريعة وفهم مختلف لدورة النبوة . وهاتان نتيجتان لارتفاع مرتبة الحجة . ثم تحل منزلة النبي - الامام .

اسا في الحكة الالهية الشيعية الاثني عشرية قان رسالة نبي الاسلام مثل ساعة منتصف الظهيرة ( اي انها تقيم توازناً بين الظاهر والباطن ) . الا انه يحدث بعد ذلك ميل نحو المساء ثم دخول في ليل الباطنية ودور الولاية الخالص اما في الحكة الالهية الاساعيلية فان دخول الحقيقة والدين الروحاني الخالص الى ليل الباطنية لم يبتدىء مع محمد ، خاتم النبيين ، وانما ابتداً قبل ذلك مع أول الأنبياء ، مع آدم ، معلم دورنا الستري الحاضر ؛ او بعباره اخرى فقد ابتداً منذ كانت الانسانية الحالية . وهذه هي المصيبة الأساسية التي يواجهها التشاؤم الاساعيلي بفلسفته عن القيامة او قل بثورته على الشريعة .

فهم يفهمون حقب النبوة التشريعية الست الكبرى على انها الايام السنة التي 'خلق فيها عالم الدين . فكل يوم و يوازي ألف سنة ، . وفي الواقع ، فالا الايام السنة هي ليل الدين الالهي و تشب دين ، وليل الامام ، ذلك انه خلال هذه الايام الست 'تغشي حقيقة الامام وشمسه نقاب الشريعة وقوانين الأنبياء التشريعيين الحرفية . وكما ينوب القمر عن الشمس فيضيء الليل ، كذلك فان حجة الامام ، برهانه وكافله و و سلمانه ، ، يحل عله. ولا تتجلى معرفة الامام بجوهرها الحقيقي الا في اليوم السابع اي غداة الايام السنة التي لا تزال مستمرة . ولليوم السابع وحده طبيعة اليوم الحقيقية وفيه تظهر الشمس (انه مستمرة . ولليوم الحشر) .

٢ - وتأخر مرتبة النبي المسرع في سياق هذه الرؤيا تفهم تلقائياً . فبينا عشر المشرع المرتبة الاولى لدى الامامية الاثني عشرية ولدى الاساعيلية الفاطمية ، فهو عندهم المثل الارضي العقل الاول ، لا يحتال لدى اساعيلية ألموت الا مرتبة ثالثة . والذي يبدو هو ان اساعيلية ألموت لا تفعل اكثر من إعادة نسق من الصدارة ، كانت قد أقامته الاساعيلية - قبل - الفاطمية ، ويتمثل في تتابع هذه الحروف الرمزية الثلاثة : (ع) على الامام ، (س) (سامان ، جبريل ، الحجة ) ، (م) محمد النبي . وسبب ذلك هو ان النبي

باعتباره و ناطق و اي مبلغاً لشريعة و فهو بهذا يشغل مهمة الداعي الذي يدعو الناس نحو الامام الذي يمثل المعنى المستور لهذه الشريعة . ولهنذا فان النبي و عملاً عبداً مهمته كداعي وقد مضى لملاقاة الحجة اي إمام عصره الذي هو بالنسبة اليه كالحضر [ إيليا ] ( النبي الذي علم موسى ) بالنسبة لوسى، والتأويل الاساعيلي يفسر معطيات تاريخ الأنبياء بهذا المعنى . فالجنة بالنسبة لادم و والسفينة بالنسبة لنوح و والشراب الحسار بالنسبة لموسى وسلمان بالنسبة لحمد و كل هذه صور تمثل اللقاء مع الحجة . ويتبع المستجيب بدوره مع الحجة و فيبات عارفاً بنفس العرفان . وهذا معنى وعد الامام للمستجيب بأن يجعله شبها به مثل سلمان . ونقصان الدرجات في الحدود الألموتية و لا بأن يجعله شبها به مثل سلمان . ونقصان الدرجات في الحدود الألموتية و لا النميق للفهوم الميتافيزيقي للامامة و تماماً مثلماً تكتمل الحكة اللدنية (الفلسفة التعميق للفهوم الميتافيزيقي للامامة عماماً مثلماً تكتمل الحكة اللدنية (الفلسفة النبوية ) في فلسفة القيامة .

وانما علاقة الامام بالحجة ، كمثل علاقة المبدع الخالق [ الواحد ] أسام العقل الاول . وتلك هي الحالة الفريدة للحجة ( اي لكل هؤلاء الذين يمشل سلمان الفارسي نموذجهم الأصلي ) ، الذي يقال فيه ان معناه ( جوهره الروحاني ) قد كان من البداية نفس جوهر الامام ومعناه ( ومن هنا كان من البداية نفس جوهر الامام ومعناه ( ومن هنا كان مل النمط الرابع من أنماط المعرفة التي تحدثنا عنها أعلاه). فمعنى الترقي الى مرتبة الحجة ، هو ان تمارس بنفسك في نفسك مثال سلمان الفارسي ، ان تبلغ و سلمان وجودك ، ، سلمان و العالم المصغر ، كا يقول ذلك المبحث القديم : و أم الكتاب ، الذي ذكرناه سابقاً . اما سر " هذا البلوغ فان هذه السطور أم الكتاب ، الذي ذكرناه سابقاً . اما سر " هذا البلوغ فان هذه السطور أنا مع أصفيائي حيثا سألوا عني على الجبل ، في السهل ، وفي الصحراء ، ومن أطلعته على حقيقتي ، اي على معرفتي الصوفية لذاتي ، فليس مجاجة لقرب طبيعي أطلعته على حقيقتي ، اي على معرفتي الصوفية لذاتي ، فليس مجاجة لقرب طبيعي ، وتلك هي القيامة الكبرى ، .

#### ٤ - الاساعيلية والتصوئف

١ - يتضح لنسا من هذه النصوص الاساعيلية الألموتية كيف يشر علم الامامة في التجربة الصوفية وكيف انه يفترض مثل هذه التجربة . فالتحاق اساعيلية ألموت بالصوفية مؤخراً يرجع بنا الى مسألة أصول هذه المدرسة ، وهي أصول لا تزال مظلمة . فاذا وافقنا الروحانيين الشيمة ، على ان التصوف السني هو شيء اعتزل التشيع في لحظة معينة مضيفاً الى النبي وحده صفات الامام ( جاعلا من الولاية إمامة بدون إمام ) ، فلا تكون اساعيلية ألموت قد فعلت اكثر ( من إعادة الامور الى نصابها ) . ومن هنا أهميها بالنسبة لكل التصوف الشيمي منذ هذه الحقبة ، وبالنسبة لجو اللغة الفارسية الثقافي

٢ - ولقد رأينا منذ قليل كيف ان حلول مثنوية الامام - الحجة محل مثنوية النبي - الامام ، قد عكس سيرورة التبطين الصوفية. فغي شرح تركه مؤلف اساعيلي بجهول على كلشن راز ، لمحمود الشبستري ، نجده يتأمل في وحدة الامام والحجة الصوفية السيرة الاسام والحجة الصوفية السيرة الآيات ١ و ٢) . فثمة جبلان ، جبل النامية في طور سينين ( سورة التين الآيات ١ و ٢) . فثمة جبلان ، جبل المعقل وجبل الحب، وعندما يتأمل الحاج الصوفي في الصورة الانسانية الارضية التي يختبىء فيها حب د الكنز المستور الذي يطمح دائماً للمعرفة فانه يكتشف بأن شخصيته هو نفسه وشخص موسى ، هو سيناء الذي تتكشف في قمته بأن شخصيته هو نفسه وشخص موسى ، هو سيناء الذي تتكشف في قمته القمة ( او في هذا المذبح ) تنكشف روح الروح [ او نفس النفس ] للروح، مثل الزيتونة الصوفية التي تنتصب في الأعالي غير المنظورة لسيناء الحب . فلا المقل هو الذي يده ، من ان يضع سيناء الحب فوق جبل العقل . واذا كان المقل هو الذي يدمي الى سر التجلي ، فهو ايضاً الهادي الذي ينمحي أخير!

الابتدائية لكل ني في طلبه للامام. فبلوغ الصوفي الى «طور سنين» روحه ، وهي بالنسبة له ، تحقيق حالة الحجة ، حالة سلمان الطاهر ( سلمان باك ) ، وبلوغ روح الروح ( جان جان ) . وروح الروح هذه هي الامـــام ، هي الزيتونة التي تنمو في قمة جبل الحب في سيناء والنفس الصوفية هي هذا الحب ذلك ان سيناء هي سيناء وجوده وهكذا فان ما يكتشفه في قمه ( او في قلب ) وجوده إن هو إلا الامام كحبيب ابدي وهكذا تصبح منزلة الامـــام وحجته حوارأ داخلمأ بين المحبوب وصفيه وهو لا يخاطب الا روح روحسه بقوله انت . انــه مخاطب أناه ( أناه الذي بصيغة الشخص الشــــاني ) . وفي حضور روح الروح ، كما حدث لموسى في سيناء ، فان ﴿ مُوسَى وَجُودُهُ ﴾ أي أناه بصيغة الشخص الاول ٬ يتبخر . وهو عندما يتأمل نفسه في روح الروح تصبح الروح موضوع تأمل روح الروح وتثبت روح الروح في محلها ومكانها . وهنـــا تأخذ شطحة الحلاج الشهيرة التي ظل المتصوفون يرددونها من جيل الى جيل ( امّا الحق ) ، رنة شيعية خالصة ، غير ان علم الامامة رفع عنها شرك الوحدانية المتعالية التي خلقت من الصعوبات للفكر الاستغراقي الشيء الكثير .

٣- ترجع تجربة الصوفيين في آخرها الى ميتافيزيقا تضلل جدلية الفلاسفة المحضة مثلما تضلل لاهوتيي الكلام ، وما قرأناه منذ قليل يجملنا نفهم أن ثمة في الاسلام شكلا آخر من الميتافيزيقا ، قد لا يمكننا ان نفسر بدونه كيف ابتدأت الصوفية وكيف تطورت. وهذا الشكل الآخر هو في اساسه العرفان الشيعي الذي يرجع الى الأثمة انفسهم ، ولقد حاولنا ان نظهر هنا ، وللمرة الاولى كا نعتقد ، الأصالة الفريدة التي لهذا العرفان باعتبار انه قد اعطى تلك و الحكمة اللدنية ، ( الفلسفة النبوية ) التي تجيب على متطلبات دين نبوي . ولأنه ذلك انه في اساسه تفسير للمعنى الروحي المستور ، لأنه مَعادي ؟ ولأنه مَعادي ؟ ولأنه معادي الكلام السنين الجدليين في مناخ آخر تماماً .

الفصل الثالث

علم الكلام السني

١ \_ المعتزلة

أ ـ المصادر والأصول

ا - يكاد يكون من المستحيل ان نبين النطور الذي مرت به كلمة والكلام ، حتى انتهت الى مسا تعنيه الآن من علم الالهيات في الاسلام ، وكذلك كلمة والمتكلون ، وهي تعني علماء اللاهوت . فعلينا ان نحلل ، في آن واحد ، وبشيء من التوسع ، تلك المشكلة التي نشأت عن القرآن باعتباره وكلام ، الله ، كا سنلمح الى ذلك فيا بعد ؛ بالاضافة الى ان علم الكلام ، وهو واللاهوت المدرسي ، Théologie Scolastique في الاسلام ، ينتهي به الأمر الى ان يصبح اسما لمدرسة فلسفية ، تقول بمبدأ الذرة، وتذكرنا بغلسفة الأمر الى ان يصبح اسما لمدرسة فلسفية ، تقول بمبدأ الذرة، وتذكرنا بغلسفة ديموقريطس وابيقورس ، في الوقت الذي تختلف ، في مجمل مضمونها ، عن هاتين الفلسفةين .

يتصف علم الكلام ، وهو الفلسفة المدرسية في الاسلام ، بأنه جدل عقلي صرف يتناول المفاهيم اللاهوتية . فهو لا يتطرق الى البحث في « العرفان » الصوفي ، ولا في « علم القلب » الذي كان الآثمة الشيعة اول من تحدث عنه .

بالاضافة الى ان المتكلين ، كما أشار بذلك الفلاسفة من الفارابي وابنسينا حق الملا صدرا الشيرازي ، كانوا يستخدمون جدلهم وحججهم في الدفاع عن الدين ، ولم يتملقوا بالحقائق الثابتة او التي يمكن اثباتها ، بقدر ما كانوا يدافعون ، بمختلف وسائل جدلهم اللاهوتي ، عن المبادىء الاسلامية التي يقوم عليها الدين الحنيف . ولا شك بأن هذا أمر حتمي لقيام كل فرقة دينيسة . لقد كان للشيمة ، علم كلام ، ولكن الأثمة كثيراً ما حذروا تلاميذهم من التشبث المتمصب بمشكلات علم الكلام وطريقته . ذلك ان «العرفان ، التشبث المتمصب بمشكلات علم الكلام وطريقته . ذلك ان «العرفان ، الجدلي كما انه المكنه البعد عن كل نزعة تذهنية ( intellectualisme ) .

ويعتبر المعتزلة اقدم من زاول علم الكلام . ولا شك في انهم يؤلفون مدرسة ذات طابع ديني تأملي بعيدة الأثر وان مساعيهم ومحاولاتهم نابعة من المعطيات الدينية الاساسية في الاسلام . ولكن ملا اوردناه سابقاً في هذا الكتاب (الفصل الثاني) يغنينا عن الأخذ بالرأي الشائع الذي يرى في موقف المعتزلة هذا امتيازاً وضماناً لمدرستهم واو ان فلسفتهم اقتصرت على معالجة احد الامور التي لا تقتضي طبيعتها جدلاً عقلياً بل و فلسفة نبوية » . سوف نذكر هنا بايجاز من هم المعتزلة وما هو مذهبهم ثم ننتقل من ثم الى الكلام على الحسن الاشعرى .

٢ - 'يقصد بالمعتزلة جماعة من المفكرين المسلمين نشأت في البصرة منهذ النصف الاول من القرن الثاني للهجرة . وانتشرت حركتهم انتشاراً سريعاً ، حتى ان قسماً كبيراً من نخبة المفكرين المسلمين انضووا تحت لوائهم . وكانت بفهداد عاصمة الدولة العباسية مقراً لمدرستهم ، طيلة عهود عديدة ، كما ان مذهبهم كان في وقت من الاوقات المذهب الرسمي للاسلام السني (١) .

<sup>(</sup>١) بلغت المعترلة أرج ازدهارها في خلافة « المأمون » واستمر الى عهد « المعتصم » ، كا امتد عزها الى الم « الرائق » حتى جاء « المتوكل » عام ٢ ؟ ٨ م فجمل يحاربها شيئًا بعد شيء ثم اشتد عليها وقرب أهل المسنة منه وأقصى رجالات المعترلة عن مناصبهم .

تعددت التأويلات حول اسم المعتزلة . فالبغدادي يرى ان تسميتهم بهسذا الاسم تعود الى انهم انفردوا عناجماع الامة الاسلامية بآرائهم حول والكبيرة ومرتكب الكبيرة ، فهم يرون ان الفاسق في منزلة وسط بين الايسان والكفر (۱۱ . ويرى الشهرستاني رأياً آخر : فقد اختلف واصل بن عطاء مع استاذه الحسن البصري حول قضية مرتكبي الكبائر . ثم ادلى برأيه في هذه القضية واعتزل مجلس الحسن وألتف أتباعه حول عمود الجامع حلقة جديدة عند اخذ واصل بن عطاء يشرح رأيه الجديد فقال الحسن البصري: واعتزل عنا واصل ، فسمي هو واصحابه و معتزلة ، (۱۱ . ولكن النوبختي في كناب و فرق الشيعة ، يتكلم عن وجهة نظر شيعية في همذا الموضوع فيقول : ان عدداً من الصحابة وعلى رأسهم سعد بن ابي وقناص وعبد الله بن عمر ومحمد ابن مسلمة وعثان بن زيد اعتزلوا عن الامام علي ورفضوا عاربته والحاربة معه فسموا بالمعتزلة وهم اجداد جميم المعتزلين الآخرين (۱۲) .

<sup>(</sup>١) يقول البغدادي : « ان المعتزلة افترقت فيا بينها عشرين فرقة . . يجمعها كلها في بدعتها المور ، منها : انفاقهم عل دعواهم في الفاسق من امة الاسلام بالمنزلة بين المنزلتين ، وهي انه فاسق، لا مؤمن ولا كافر ، ولأجل هذا أسماهم المسلمون « معتزلة » لاعتزالهم قول الامة بأسرها » . ( الفرق بن الفرق — البغدادي — طبعة مصر . ص ١١٤)

<sup>(</sup>٢) يقول الشهرستاني: « دخل راحد على الحسن البصري فقال: يا امام الدين، لقد ظهرت في زماننا جاعة يكفرون اصحاب الكبائو.. وجماعة يرجئون اصحاب الكبائو.. فكيف تحكم لنا في ذلك اعتقاداً ؟ ففكر الحسن في ذلك وقبل ان يجيب قال واصل بن عطاه: انا لا أقول ان صاحب الكبيرة مؤمن مطلقاً ، ولا كافر مطلقاً ، بل هو في منزلة بين المنزاتين: لا مؤمن ولا كافر. ثم قام واعتزل الى اسطوانة من اسطوانات المسجد يقرر ما أجاب به على جمساعة من الحساب الحسن . فقال الحسن : اعتزل عنا واصل . فسمي هو واصحابه معتزلة » .

 <sup>(</sup>٣) يقول « النوبخق » في معرض كلامه على « الجماعة » وهم الذين بايعوا علياً : « ثم افترقوا
 بعد ذلك فصاروا ثلاث فرق : فرقة أقامت على ولاية علي بن ابي طالب عليه السلام ، وفرقة منهم اعتزلت مع سعد بنمالك وهو سعد بنابي وقاص وعبدالله بزعمو بن الخطاب وعمد بنمسلة =

٣- نخرج من هذه الآراء المختلفة بطابعين اثنين. اولاً: ان خصوم المعتزلة م الخيرة الله النين اطلقوا عليهم هذا الامم . إذ ان كلمة د المعتزلة ، تحمل بين ثناياها طابع الاستنكار فالمعتزل هو المخالف والمنفصل . ثانياً : ان السبب الاول في نشوء المعتزلة هو اختيار من نوع سياسي . ولكننا اذا فكرنا ملياً في مذهب الاعتزال وفي هذا الاختيار لرأينا ان السياسة لا تشكل سبباً كافياً لنشوئها .

اما اسم المعتزلة فلا 'يعقل ان يكون قد أطلق عليهم من خصومهم فقط ، إذ ان المعتزلة انفسهم كانوا يفخرون بهذا الاسم في كل مراحل تاريخهم وليس في ذلك ما يدل على ان هذا الاسم يدينهم بشيء. وبعد ، ألم يكن هذا الاسم يعني بالنسبة لأصحابه انفسهم امراً آخر ؟ ان مذهبهم يدور حول أمرين أساسين : مبدأ التوحيد بالنسبة لله ، ومبدأ حرية الاختيار بالنسبة للانسان وما يتفرع عن ذلك من مسؤولية الانسان المباشرة عن أفعاله. ويعتقد المعتزلة ، خطأ او صواباً ، انهم وحدهم الذين دافعوا عن هذين المبدأين وعالجوهما ( في الواقع ان الشيعة يتفقون تماماً مع المعتزلة حول مبدأ الحرية الفردية (١٠) .

<sup>=</sup> الانصاري وأسامة بن زيد بنحارثة السكلبي مولى وسول الله صلى الله عليه وآله بخان هؤلاء اعتزلوا عن علي عليه السلام وامتنموا عن محاربته والمحاربة معه بعد دخولهم في بيعته فسموا المعتزلة وصاروا اسلاف للمتزلة الى آخر الآبد » .

<sup>(</sup> النوبخي ، فرق الشيعة ، استانبول ١٩٣١ ص . )

ونلاحظ ان النوبختي يذكر اسم « اسامة بن زيد السكلبي » في حين ان الاستاذ « كورباب » يذكر اسم « عثان بن زيد » . ولم نعثر على اسم عثان هذا في كتاب « فوق الشيعة » .

<sup>(</sup>١) الأمثلة على قول الشيعة بحرية الاختيار ونفي القضاء والقدر كثيرة وهي ترجع الىالامام الاول علي بن ابي طالب . فقد جاء في نهج البلاغة ان احدثم سأل علمياً على اثر اشتداد الامر بينه وبين معاوية : « أكان مسيرنا الى الشام بقضاء من الله وقدر ? » فأجاب : « لعلك ظننت قضاء لازماً وقدراً حاتاً ، ولو كان كذلك لبطل الثواب والعقاب ، وسقط الوعد والوعيد » .

<sup>(</sup> انظر نهج البلاغة شرح الشيخ محمد عبده ، الجزء الثاني ص ٨ ه ١ – ٩ ه ١ )

انهم رمز الهدى والايمان وصف وضعهم ذلك بكلمة واعتزال ، (۱) نفسها ، ذلك انهم بتعبدهم لله الواحد اعتزلوا عن مجموع الامة التي فقدت الايمان . ان كلمة و المعتزلة ، كما يفهمها اصحاب هذا المذهب انفسهم لا تعود عليهم باللوم ولا بالذم ، فهم اذا كانوا قد اعتزلوا فانما فعلوا ذلك لكي يحافظوا على نقدا التوحيد وصفائه ويدافعوا عن الحرية الانسانية والعدل .

ومن جهة اخرى فان الأحداث السياسية التي تعرضت لها الامة الاسلامية، مها عظم شأنها ، لا يمكن لها ان تشكل سبباً كافياً لظهور المعتزلة . صحيح ان تقليد منصب الخلافة لأبي بكر عوضاً عن علي بن ابي طالب ، واغتيال عثان بن عفان ، ثالث الخلفاء الراشدين ، وانقسام الامة الاسلامية الى فرق عدة بعد المعركة الدامية بين علي ومعاوية ، كل هــــــــــــــــــــــــ المسلمين، بن فيهم المفكرين منهم، على اتخاذ موقف معين من الأحداث والمشاكل المطروحة .

ولكن موضوع هذا الصراع ، هنا ايضاً ، يتجاوز بكثير ما نسميه عادة بالسياسة . هل حق الاسام الشرعي في الامة الاسلامية هو موضوع اجتاعي صرف ، فيخضع الامام بذلك لرأي الامة ويكون مسؤولاً أمامها ؟ أم ان منصب الامام له معنى ماورائي، يرتبط ارتباطاً حميماً بمصير الامة في الآخرة، وليس للامام والحالة هذه ان يتقيد برأي الأكثرية مها كان نوعها ؟ انها لاسئلة تبحث في جوهر الاسلام الشيعي . اما أولئك الذين خرجوا على الامام عندما لاصّب خليفة فما هو حكمم اللاهوتي والشرعي ، بصرف النظر عن محاولاتهم

<sup>(</sup>١) جاء في القرآن الكريم :

<sup>«</sup> هولاء قومنا اتخذوا من دونه آلحة لولا يأتون عليهم بسلطان بين ، فمن أظلم نمن افازى على الله كذباً . وإذ اعتزلتموهم ومسسا يعبدون الا الله فأووا الى الكهف ينشر لكم وبكم من رحمته ويهىء بكم من أمركم موفقاً » .

<sup>(</sup> سورة الكهف الآيتان ١٥ و ١٦ ، وانظر شرح ذلك عند ﴿ الطبرسي ﴾ )

في سبيل إقامة المدل ؟ فالقضية كما نرى لا تتعلق بأمور نظرية ولكنها تبحث في حقيقة واقعيـة ملموسة . وكان على المعتزلة ان يقدّموا لهذه المشاكل حلاً يتفق وبنات أفكارهم .

إلى وقة عوامل اخرى ساهمت في تبلور الفكر المعتزلي . فهناك تفاعلهم وموقفهم العام من الجماعات غير المسلمة التي تكونت داخل المجتمع الاسلامي نعني بهم المزدكين في العراق والنصارى واليهود في سوريا . ويرى ه ه . س . نيرغ ، بحق ان من العوامل التي ساعدت على تحديد الفكر المستزلي صراعهم ضد الإثنينية في بعض الفرق الايرانية التي كانت منتشرة في زمانهم في الكوفة والبصرة . وقمة استشهادات اخرى تؤيد هذا القول لا سيا ما ذكره صاحب الأغاني من أن واصلا بن عطاء وعامراً بن عباد ، وهما من أعلام مذهب الاعتزال ، كانا يحضران في بيت احد الازديين مجالس يدافع فيها الحاضرون عن العقيدة الثنوية المنتشرة في بلاد فارس القدية .

كاكان المعتزلة متنبهين لبعض الأفكار اليهودية والمسيحية ؛ والالتقاء حول هذه الامور يمكنه ان يتعلق باللاهوت الديني والاخلاقي كا يتعلق منهوم الاسلام نفسه بشخص مؤسسه. ويمكننا ان نعتبر مجق ان نظرة المعتزلة للتوحيد تعليل جزئياً بأنها ردة فعل في وجه بعض مظاهر « التثليث » في العقيدة المسيحية. فالمعتزلة ينفون عن الجوهر الالهي كل صفة ، وهم ينفون عن الصفات كل حقيقة إيجابية متميزة عن الجوهر الواحد ، ذلك انهم اذا أثبتوا عكس ذلك وجدوا انفسهم ، على حد قولهم ، أمام ألوهية ، ليس فقط مثلثة ، ولكن متمددة إذ لا حدود لعدد الصفات الالهنة .

كما يمكن ان يعتبر تأكيدهم على خلق القرآن كمعــــارضة لسر التجسد في العقيدة المسيحية . فالقول بأن القرآن هو كلام الله القديم الذي ظهر في الزمان على شكل حديث باللغة العربية لما يتفق مع زعم النصارى بسر التجسد القائل بأن المسيح هو كلمة الله القديمة التي ظهرت في الزمان بشكل انسان بشري .

وذلك لأن الاختلاف بين مبدأ قدم القرآن ومبدأ سر التجسد لا يقوم على طبيعة الكلام الالهي نفسه بقدر ما يقوم على كيفية تجسد هدذا الكلام او ظهوره. وفيا تقول المسيحية ان و الكلام ، تحوّل الى جسد في شخص المسيح كذلك فان هذا الكلام نفسه تحوّل الى عبارات وآيات في القرآن. (لقد رأينا أعلاه (الفصل الاول ، ١) ماذا يعني هدذا التضارب في رأي الفيلسوف العرفاني. فعلم الامامة الشيعي لا يفصل بين مشكلة الوحي القرآني وبين تأويله الروحي. من هنا ان النقاء علم الامامة مع مشاكل المسيحية يتخذ تفسيراً أدق من العلاقة التي أشرنا اليها هنا ، ذلك ان الامامية كانت تعزم على الأخذ بأنواع من الحلول ( Solutions ) التي كانت ترفضها العقيدة المسيحية الرسمية ).

#### ب\_ ملهب الاعتزال

يصعب الكلام دفعة واحدة عن مذهب اعتزالي واحد ، اذا أردنا ان نأخذ بعين الاعتبار غنى هذا المذهب وتعدد أشكاله المختلفة، وان نحفظ لكل من شيوخ المعتزلة ما يعود له . ومع ذلك فهناك مبادى، خسة يقول بها كل معتزلي ولا يكون عضواً في مدرسة الاعتزال ما لم يسلتم بها . اثنان من هذه المبادى، يتعلقان بالله والثالث يبحث في مصير الانسان اما الرابع والخامس فيبحثان في الالهيات الاخلاقية . سوف نتحدث بلحة اجمالية عن هذه المدادى، .

١ — التوحيد : وهو المبدأ الأساسي في الاسلام ، فهو ليس من عنديّات الممتزلة اذن ولا من استنباطهم ولكنهم تميّزوا به دون غيرهم بالتفسيرات التي أعطوها بشأنه وبما طبقوه من هذه التفسيرات على ميادين اخرى من ميادين الأفيات . ويحب المعتزلة ان يسموا انفسهم بأهل التوحيب . وقد عرض الأشعري في كتابه و مقالات الاسلاميين » لمبدأ التوحيد عند المعتزلة بقوله :

و ان الله واحد ليس كشله شيء وليس بجسم .. ولا شخص ولا جوهر ولا عرض .. ولا يجري عليه زمان .. ولا يجوز عليه الحلول في الأماكن ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدوثهم .. وليس بمحدود ولا والد ولا مولود .. ولا تدركه الحواس.. ولا يشبه الخلق بوجه من الوجوه .. ولا تراه العيون .. ولا تدركه الأبصار ولا تحيط به الأوهام . شيء لا كالاشياء . عالم قادر حي لا كالعلماء القادرين الأحياء . وانه القديم وحده لا قديم غيره ولا إله سواه .. ولا معين على إنشاء ما أنشأ ولم يخلق الخلق على مثال سبق الا . .

هـذه النظرة للكائن الإلهي ووحدانيته هي نظرة سكونية Statique على نطاق دينامية Ontologiquement على نطاق الكائن المطلق ولا تمتد الى نطاق الكائن غير المطلق وتؤدي في النهاية الى نفي الصفات الإلهية والى إثبات خلق القرآن ونفي كل امكانية لرؤية الله في الآخرة . وقد لعبت هـــذه النتائج الخطيرة دوراً مهما في الفكر الاسلامي وأهابت بالأمة الاسلامية لأن تعي من جديد القيم الدينية الأساسية .

٢ - العدل: في معرض كلامهم عن العدل الإلهي يتعرض المعتزلة للمسؤولية
 وحرية الاختيار عند الانسان ( وقد أشرنا الى اتفاقهم مع الشيعة حول هذه القضية ) (٢٠). وهم يعنون بذلك ان مسدأ العدل الالهي يوجب القول مجراية

<sup>(</sup>١) الأشري — مقالات الاسلاميين . فصل في د شرح قول الممتزلة في التوحيد وغيره » . ص ٢١٦ وما يليها ، طبعة مصر ١٩٥٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر ملاحظتنا السابقة بهذا الحصوص ص ١٧٢ رقم ١ .

يقول على بن ابي طالب : « ان الله سبحانه أمر عبـاده تخييرًا ونهاهم تحذيرًا وكلف يسيرًا ولم يكلف عسيرًا . . ولم يطع مكوهًا ، ولم يوسل الأنبياء لعبًا ، ولم ينزل الكتاب للعباد عبثًا ، ولا خلق السادات والارض وما بينها باطلاً » . وهذه الحجج هي عينها التي اتخذها القدرية والمعتزلة فيا بعد ليحتجرا لمبدأ التخيير والحرية .

الانسان ومسؤوليته عن أفعال ، وبتعبير آخر ، ان حرية الانسان وم ، ، يته تنجان عن مبدأ العدل الالهي نفسه . والا فان فكرة العقباب والثواب في الآخرة تصبح مجردة من كل معنى، هذا الى جانب انعدام الثقة بالعدل الالهي . ولكن كيف السبيل الى التوفيق بين الحرية الانسانية التي يصبح الانسان بوجبها سيداً لمصيره وبين بعض الآيات الواردة في القرآن والتي تنص على ان كل ما يحصل لنا هو من عند الله ومن مشيئته وان كل ما نأتيه من أفعل مسجل في لوح محفوظ (١٠ ؟ يجيب المعتزلة على ذلك بأن المشيئة الالهية ، التي تشمل كل شيء ، ليست الأفعال الإرادية ولا الأفعال الأمرية ولكنها السريرة الالهية الأولية والمبراعة الالهية الخلاقة اللتان هما مظهران من مظاهر علمه الواسع . كما ان الآية الالهية التي تثبت أن كل شيء مسجل في لوح محفوظ تبين لنا بشكل ميتافيزيقي العلم الالهي نفسه وهذا العلم لا يتنافى والحرية الانسانية ؛ ان موضوعه هو الكائن وليس الفعل ، كما هي الحال في الارادة والأمر (٢) .

<sup>(</sup>١) الآيات التي تدل على « الجبر » كثيرة , نذكر منها :

<sup>«</sup> قل لن يصيبنا الا ما كتب الله لنا » ( التوبة - ١٥ ) .

<sup>«</sup> مَنْ يَهْدِي اللهُ فَهُو المهتدي ومن يضلل فأولئك ثم الخاسرون » ( الأعراف — ۱۷۷ ) . « لو شاء ربك ما فعلره ، فذرهم وما يفترون » ( الأنعام — ۱۱۲ ) .

<sup>«</sup> ختم الله على قاربهم رعلى سممهم رعلى أبصارهم غشارة ولهم عذاب عظيم » ( البقرة – ٧ ). هذا الى جانب آيات كثيرة تدل على حرية الاختيار .

<sup>(</sup>٧) المكلام على إرادة الله وعلاقتها بعلمه ، عند المعتزلة ، امر معقد ، اختلف شيوخهم حوله . يذكر البغدادي ، صاحب الفرق بين الفرق ، ان الكعبي قسال ان البصريين والبغداديين من المعتزلة زعموا ان الله مريد على الحقيقة ؛ غير ان البغداديين قالوا انه لم يزل مريداً بإرادة أزلية ، وزعم البصريون انه مريد بإرادة حادثة في لا محل . وخرج الكعبي والنظام وأتباعها عن هذين القولين وزعموا انه ليست لله إرادة على الحقيقة وزعموا انه اذا قبل ان الله أراد شيئاً من فعلم قممناه انه فعم ، وإذا قبل ان الله أراد من عنده فعلا قممناه انه أمر به . ( البغدادي ، الفرق بين الفرق ص ١٦٦ ) ، وإنظر ايضاً كتاب الدكتور ألبير نادر : المعتزلة.

وثمة أمر آخر ، فيتأكيدهم على حرية الانسان ينادي المعتزلة بأن هذا المبدأ لا ينجم عما لدينا من فكرة عن العدل الألحي فحسب، بل هو، وعلى الأخص، يتفق تمام الاتفاق مع ما جاء في القرآن نفسه حيث يؤكد الكتاب الكريم حرفيا بان كل نفس مسؤولة عما تأتيه من أفعال : « و من عمل صالحا فلنفسه و من أساء فعليها » . هذه الآية وكثير غيرها تؤكد حرية الاختيار عند الانسان . وأخيرا فان المسلمين أجم 'يقر ون بأن الله كلفهم القيام بواجبات منها ما يتعلق بالواجبات الأخلاقية او الاجتاعية الخ . . فكيف 'تفهم اذن فكرة التكليف دون التسليم بأن الانسان حر وسد لأفعاله ؟

٣ - الوعد والوعيد: ان يكون الله قد وعد المؤمنين من خلقه بالثواب وتوعد الكافرين منهم بالمعقاب فهذا أمر 'تقر" به الفرق والمذاهب الاسلامية على اختلافها. ولكن المعتزلة يربطون بين هذه العقيدة وبين مفهومهم للمدل الالهي يفترض ان لا 'يعامل المؤمن والكافر على حد" سواء كا ان الحرية الانسانية تتضمن ان يكون الانسان مسؤولاً عن أفعاله سواء في الخير أم في الشر. وهكذا فان فكرة اللطف الالهي ليس لها الا مكان ثانوي في التعليم المعتزل . اما العدل فهو الذي يحتل" المكانة العليا .

إلى المنزلة بين المنزلتين : هذا المبدأ هو الذي سبّب الشقاق ، كما رأينا ، بين واصل بن عطاء مؤسس مدرسة الاعتزال وبين أستاذه حسن البصري . وقد حصل الخلاف حول مفهوم و مرتكب الكبيرة ، ، فالمعتزلة تقول انه في منزلة ما بين الكفر والايمان . وهم يعيّنون منزلته لاهوتيا وشرعيا بصفتها متميزة في آن واحد عن منزلة المسلم ومنزلة غير المسلم . ويميّز المعتزلة ، ومعهم سائر الفقهاء ورجال الدين في الاسلام ، بين نوعين من المحاصي : الصغائر والكبائر(١) . فالصغائر لا تستوجب إقصاء صاحبها عن حلقة المؤمنين على

<sup>(</sup>١) الكبائر فرعان: كبيرةالشرك وصاحبها كافر نحله فيالنار، وكبيرة دونالشرك وهي تسعة: ==

ان لا يعود العصاصي الى معاودة ارتكابها (١١٠ . اصا الكبائر فهي ايضاً على نوعين : كبيرة الشرك والكبائر الاخرى ، وهذه الكبائر الاخرى ، برأي المعتزلة ، توجب إقصاء مرتكبها عن الجماعة دون ان يعتبر مع ذلك كافراً بالمعنى المطلق للكفر . فمرتكب الكبائر هو اذن في منزلة وسط لا هي بمنزلة المؤمن ولا بمنزلة غير المؤمن . وهذا المبدأ القائل بمنزلة بين المنزلتين اقتضى هو الآخر بعض الصعوبات .

الأمر بالمعروف: المبدأ الأخير من مبادىء المعتزلة الرئيسية يتعلق بحياة الجماعة. انه يهدف الى التطبيق العملي لمبادىء العدالة والحرية في السلوك الاجتماعي. فالعدالة ، عند المعتزلة ، لا تنحصر في تجنب الأذى والظلم اللذين يصيبان الفرد ، بل هي ايضاً عمل الجماعة كلها في سبيل خلق جو من المساواة والانسجام الاجتماعي. إذ بغضل ذلك يتسنى لكل فرد ان يحقق كل مواهبه. وكذلك فان حرية الانسان ومسؤوليته لا تقعان فقط على استعمال مختلف الملكات عند الفرد ، بل هي تتناول ، ويجب ان تتناول ، الجماعة بكاملها ؛ وعلاوة على ذلك فهذا مبدأ قد ورد بكثرة في كتاب المسلمين المقدس. الا ان حذاقة المعتزلة تعود الى انها بنت مبدأ العمل الأخلاقي والاجتماعي على المبدأ اللاهوتي للعدالة وحرية الانسان ١٢٠.

قتل النفس التي حرم الله قتلها الا بالحق، والزنى، وعقوق الوالدين، وشهادة الزور، والسحر،
 وأكل مال الميتامى، وأكل الربا ، والتولي عن الزحف ، وقذف المحصنات. وعندما يتكلم المعتزلة
 عن الكبيرة فانهم يعنون هذه الكبائر التسعة .

<sup>(</sup>١) ولكن الانسان اذا تاب بعد ان يكون قد ففد العضو الذي به يرتكب الكبيرة فات التوبة ، في هذه الحالة ، لا تصح ، بعد العجز عن الاتيان بالعمل . يقول ابر هائم ( وهو من شيوخ المعتزلة ) : « فلا تصح قربة من خرس لسانه عن المكذب ولا توبة من جب ذكره عن الزنى . اذ ما الذي يضمن لنسا عدم مواجعته هذا الذنب في حال استماضة العضو الذي به رتكب الذنب ؟ » .

 <sup>(</sup>۲) والفلاسفة انذين بنوا الالهيات على الاخلاقيات كثر ، نذكر منهم «كانت » الذي قبال
بقصور العقل السظري ، بمجرده ، عن ادراك الله ، ار البسات وجوده ، وانه لا يمكن الا ان
 « نفارض » وجوده بناء على معطيات العقل العملي .

## ٢ ـ أبو الحسن الأشعري

#### أ\_ حياته ومؤلفاته

١ - ولد ابو الحسن على بن اسماعيل الاشعري بالبصرة عام ٢٦٠هم / ٢٨٠٩ والتحق منذ صباه بالمعتزلة فدرس أصولهم على أشهر أغتهم في ذلك العصر وهو الجبائي ( المتوفي عام ٣٠٣هم / ٩١٧ م ). ولزم الاشعري مذهب المعتزلة حتى سن الاربعين ودافع عن الاعتزال وألتف في هذه الفترة من حياته كتباً عديدة في نصرة هذا المذهب. وفي سن الاربعين احتبس في داره ما لا يقل عن خسة عشر يوما خرج بعدها الى مسجد البصرة وارتقى كرسياً ونادى في الناساس بأعلى صوته : « من عرفني فقد عرفني ، ومن لم يعرفني فأنا أعرفه بنفسي . انا فلان بن فلان . كنت أؤمن بمذهب الاعتزال ، وكنت أقول بخلق القرآن وان الله لا تراه الأبصار منكراً ان تكون لله صفات إيجابية . . وأنا تأنب مقلع معتقد الرد على المعتزلة خرج لفضائحهم ومعايبهم » .

تضاربت الآراء حول الاسباب التي حدت بالاشعري الى هــــــذا التحوّل الملحوظ (١) . ولعل السبب الرئيسي في ذلك يعود في آن واحد الى الاشعري

<sup>(</sup>١) اختلفت الآراء في تعليل هذا التحول، فقد قيل ان الاشعري رأى النبي ثلاث مرات في المعتول عن المعتولة على =

نفسه والى الوضع الخسارجي ، نعني بذلك انشقاق المسلمين في ذلك الوقت وانقسامهم بين موقفين متطرفين الى الاشعري نفسه اولاً: إذ لشد ما اصطدم ابو الحسن بالنزعة العقلية المفرطة عند شيوخ المعتزلة من حيث نظرتهم الى الله ونجاة الانسان . ألم يصاوا الى حد التعطيل فأصبحت بذلك الالوهية موضوع أبحاثهم بحرد فكرة تجريدية بحتة لا رابط لها بالعالم ولا بالانسان ؟ وأي معنى بل وأي مدى ماورائي يصبح للمعرفة والتعبد عند الانسان ما دام كل شيء قد تحدد عند الحلق حسب مبدأ السببية ؟ لقد أشفق ابو الحسن على دين الله وسنة الرسول من ان يذهبا ضحية الآراء المتطرفة ؛ نعني بذلك المعتزلة ، من جهة اخرى ، وظرتهم التجريدية الى صفات الله ، وأهل النص ، من جهة اخرى ، وهم الذين قاوموا النزعة العقلية المعتزلية فأفضى بهم موقفهم هسذا الى حالة تحجر وجود. لقد كان ارتداد الاشعري على المعتزلة اذن بدافع شخصي ليقضي على مشكلة طالما كانت تدور في خلده ، كا انه كان ليسهال للأمة الاسلامية

اثر المناظرة الكلامية التي جرت بينه وبين أستاذه «ابي على الجبائي» رأس ممتزلة البصرة في مسألة الصلاح والأصلح .

قال الاشمري : « ثلاثة اخرة كان احدهم براً تقياً ، والثاني كان كامرأ فاسقاً شقياً ، والثالث كان صفيراً ، فيانوا . فكيف حالهم ?

الجبائي : اما الزاهد ففيالدرجات، واما الكافر ففيالدركات، واما الصغير فمن اهلالسلامة. الاشمري : إن أراد الصغير ان يذهب الى درجات الزاهد ، هل يؤذن له ?

الجبائي : لا ، لأنه يقال له : ان أخاك انما وصل الى هذه الدرجات بسبب طاعاته الكثيرة ، وليس لك تلك الطاعات .

الاشعري : فان قسال ذلك الصغير : التقصير ليس مني ، فانك ما أبقيتني ولا أقدرتني على الطاعة ?

الجبائي : يقول البادي جل وعلا : كنت أعلم انك ، لو بقيت ، لمصيت ، وصرت مستحقًا العذاب الأليم ، فراعيت مصلحتك .

الاشمري : فلر قال الآخ الكافر : كما علمت حاله فقد علمت حالي فلم راعيت مصلحته دوني ؟ الجبائي : انك مجنون » . غرجاً من الطريق المسدود الذي زجّها به الغالمة من أصحاب العقال وأصحاب النصّ .

٧ - كتب الاشعري مؤلفات عدة اثناء فترة اتباعه لمذهب الاعتزال ، كما انه كتب بعد ارتداده على هذا المذهب. وقد بلغ عدد كتبه قرابة التسعين تناول فيها شق المرضوعات اللاهونية في عصره . له تفسير للقرآن . وكتاب يبحث في الشريعة ، وآخر في الحديث والرواية ، وله مؤلفات يدحض فيها اقوال الماديين والخوارج ، كما انه ألتف بعد ارتداده على المعتزلة كتباً يدحض فيها مذهبهم . أما من كتبه التي وصلت الينا فهناك كتابان لهما اهمية خاصة .

في الكتاب الاول ( مقالات الاسلاميين ) يعرض الاشعري بدقة وامانة لمختلف المذاهب المعروفة في عصره . يعتبر هذا الكتاب من أهم المراجع في تاريخ المذاهب والملل في تاريخ المذاهب والملل في الاسلام . يقسم الكتاب الى ثلاثة اقسام : يحتوي الاول عرضاً مفصلاً لمذاهب الفرق الاسلامية المختلفة . ويعرض القسم الثاني معتقد أهل الحديث والسنة . ثم يعرض القسم الاخير للمذاهب الكلامية المختلفة .

اما الكتاب الثاني و الإبانة عن اصول الديانة ، فان فيه عرضاً لمعتقد اهل السنة . يفتتحه صاحبه بالاشادة بابن حنبل (مؤسس المذهب الحنبلي توفي عام ٢٤١ هم / ٨٥٥ م ) ثم تتعاقب المقالات دون ترتيب منطقي، وقد 'بحثت كلها على ضوء الاتجاه الجديد الذي سار فيه الأشعري . فاذا استطعنا ان نجزم بأنه كتب هذا الكتاب في الفترة الثانية من حياته فاننا نؤكد الأمر نفسه بالنسبة لكتابه الأول .

وبعد حياة حافلة توفي الأشعري في بغداد سنة ٣٢٤ ﻫ / ٩٣٥ م .

#### ب ـ منهب الأشعري

١ – النزعات المختلفة في بنيانه الفلسفي: عند الأشعري نزعتان متناقضتان

في الظاهر متكاملتان في الحقيقة . احداهما تقربه من اصحاب المذاهب السنتية حقى ان بعضهم ظنه شافعياً وظن غيرهم انه كان مالكياً وأكد اكثرهم بل هو حنبلي . والثانية تدفعه الى البقاء مستقلاً عن مختلف المذاهب الفقهية وذلك نقيجة لحرصه على التوفيق بين جميع المذاهب السنية ولاعتقاده بأنها جميعاً تنفق حول الاصول وانحا اختلافها في الفروع واليه يعزى هذا القول الذي رواه عنه ابن عساكر : وكل مجتهد مصيب وكلهم على الحق وانهم لا مختلفون في الاصول وانحا اختلافهم في الفروع ، وفيا يتعلق بالعقيدة ، وعلى الاصح ، في معرض اقامة الأدلة العقلية لدعم العقيدة ، لم 'يعرض الاشعري عن العقل والحجج العقلية كما فعل المتسكون بحرفية النص . ولكنه ، وان انكر ان يكون استخدام الأدلة العقلية في الدين بدعة ، مججهة ان الذي والصحابة ما استعملوا مثل هذه الأدلة ، الا انه لم ينظر الى العقل كقياس مطلق المام الايمان والمعطبات الدينية الاساسية .

لقد اتخذ الاشعري من المعتزلة موقفًا معارضًا وذلك لأمرين اساسيين :

١) – ان اعطاء الاهمية المطلقة العقل لا يفضي الى دعم الدين ، كما زعم المعتزلة ، بل ان ذلك على العكس يفضي الى نفي الدين والى استبدال الايمان بالمعقل . اذ ما هي قيمة الايمان بالله اذن وبالكتاب المنزل ما دام العقل بحد ذاته اسمى وارفع من المعطيات الدينية. ٢) – ينص القرآن غالباً على ان الايمان بالفيب مبدأ اساسي في الحياة الدينية اذا انهار انهارت معه اركان الدين . ولكن د الغيب ، أمر يتجاوز حدود البراهين العقلية ، فاتخاذ العقل اذن كقياس مطلق في المور العقيدة يتنافى والحالة هذه مع مبدأ الايمان بالغيب .

وهكذا يظهر لنـــا ان الأشعري يحاول من خلال مذهب ان يوفق بين طرفين . وتظهر نزعته هذه في مختلف الحلول التي يقدمها . من هنــا الرواج الذي لاقته افكار الاشعري ومذهبه بين الــنة في الاسلام خلال عدة قرون . وسوف نعرض كمثل على نزعته التوفيقية هذه موقفه من قضايا ثلاث : مشكلة الصفات الإلهية ، ومشكلة خلق القرآن ، ومشكلة الحرية الانسانية .

٢ — صفات الله: رأينا كيف قالت المعتزلة بأن الله مجرد من كل صفة الحجابية ، بعنى ان كل صفة من الصفات هي نفسها عين الذات . ومن جهاخرى كيف انتهى اهل النص ، بنظرتهم الساذجة للصفات الالهية الى جعل الألوهة مجموعة معقدة من الاسماء والصفات تضاف على الجوهر الالهي نفسه . وقد 'عرف موقف المعتزلة في الاسلام بالتعطيل اي انهم انتهوا الى تجريد الله من كل فعل عملي وخلصوا بذلك الى اللاأدرية . ( وتجدر الاشارة الى ان وعلل ، تعطيلا استعملت في العربية القديمة للدلالة على البئر الجافة الناضية والمرأة المجردة من حليها) . كا 'عرف المتصكون مجرفية النص باسم والمشبهة ي وقد مر" معنا هذان اللفظان ( التعطيل والتشبيه ) في موضع آخر من هذا الكتاب ( الفصل الثاني ) .

اما الحل" الذي تقدم به الاشعري فهو يقضي بأن الله يتصف حقيقة بالصفات والأسماء التي أشار البها القرآن . وهذه الأسماء يمكن اعتبارها مفسايرة للذات الالهية من حيث حقيقتها الإيجابية ، في حين لا وجود لها ولا حقيقة خارج الذات ومستقلة عنه . ان أهمية الحل الذي تقدم به الاشعري تكن من جهة في تمييزه بين الصفة والمفهوم الذهني ، وفي اعتباره ، من جهة اخرى ، ان الازدواجية بين الجوهر والصفة يجب ان تقاس على صعيد الكيف لا على صعيد الكي لا على صعيد الكيف لا على صعيد الكيف الله على صعيد الله على الله على صعيد الله على صعيد الله على صعيد الله على الله على صعيد الله على الله على على الله على

أما مــا جاء في القرآن وفي بعض الأحاديث من أقوال تثبت لله صفات بشرية كالميد والوجه ، وكالجلوس على المرش ، فقــد اعتبرت المعتزلة كل ذلك من باب المجاز والاستعارة : فالبــد تمثل القوة ، والوجه للدلالة على الدات ، وجلوسالله علىالعرش ما هي الاصورة مجازية للدلالة علىالسلطان الالهي الخ...

في حين ان اهل النص اعتبروا تلك الآيات والأحاديث حقيقة صادقة ويجب ان تفهم وتفسّر على نحو ما يدل عليه ظاهرها . اما الاشعري فهو على اتفاق مع اهلالنص من حيث صدق هذه الظواهر وحقيقة نسبتها لله ولكنه يعارض نسبتها اليه تعالى على نحو مادّي طبيعي . فعلى المسلم ، كما يقول الاشعري ، ان يؤمن بأن لله يدأ ووجها ولكن دون ان يسأل عن كيفية ذلك . وهذا ما يفسر لنا جملته المشهورة « بلا كيف » حيث يؤكد الايمان تخليه عن العقل . فاذا كان المعتزلة قد تحوّلوا الى الكلام عن التأويل والمعاني المجازية ، المعقل الاشعري كان في وضعه المقل والايمان وجها لوجه ، بلا توسّط .

يأتي موقف الاشعري كحل وسط بين هذين الموقفين المتطرفين. فهو يرى ان طبيعة الكلام سواء كانت بشرية أم إلهية ، لا تعود فقط، كا يرى المعتزلة، الى أصوات وكلمات تلفظ و تحكى ، بل انها ايضاً و حديث نفسي ، وهي بهذا مستقلة بذاتها عن و الحديث اللفظي ، وعندما يقول الاشعري بقدم القرآن فهو يعني بذلك الصفة الالهية التي هي الكلام والتي ما زالت قديمة قدم الله ومنز هة بذلك عن كل ما هو لفظي وصوتي إولكن القرآن ايضاً مؤلف من كلمات ، وهو مكتوب . ومن هذه الوجهة يرى الاشعري انه فعل زمني مخلوق على عكس مسا يعتقده اهل النص . فاذا سأل سائل : وكيف تنفق هاتان الوجهتان المتناقضتان في ظاهرة واحدة كالقرآن فنقول انه مخلوق وغير

نحارق في آن واحد ؟ يعود الاشعري ليهمس في أذنه من جديد : ﴿ عليكُ انْ تَوْمَنْ بَذَلُكُ بِلا كَمْفَ ﴾ (١) .

إلى النسان : لم يرجع الاشعري في حلّه لهذه المشكلة الى القدرة اللهية كا رأتها المعتزلة ، بل انه قال بنظرية الكسب . وهنسا ايضا وجد الاشعري حلا وسطا بين موقفين : موقف القدرية ( بضم القاف ) من المعتزلة وموقف الجبرية من خصومهم . وقد رأى الاشعري ان موقف المعتزلة يضفي نوعاً من الازدواجية على الفعل الالهي . إذ ان المعتزلة لم يكتفوا بالقول بأن الانسان حر ومسؤول عن أفساله ، بل ذهبوا الى حد التأكيد بأن له القدرة على وخلق ، هسنده الأفعال . ولكي لا يقع الاشعري في مثل ما وقعت به المعتزلة ، فيقيم قوة انسانية خالقة الى جانب القوة الالهية ، أضاف للانسان ملكة قادرة ولكنها ليست خسالقة ، اي ليست قادرة على الحلق بل على ملكة قادرة على و كسب ، الأفعال لا على خلقها . وقد أتاح بذلك للانسان بهي ملكة قادرة على و كسب ، الأفعال لا على خلقها . وقد ويقبل الاشعري بقسمة الأفعال ، كا قالت المعتزلة ، الى اضطرارية واختيارية ويقبل الاشعري بقسمة الأفعال ، كا قالت المعتزلة ، الى اضطرارية واختيارية كي يقبل ببدئهم القائل بأن الانسان يشعر بالفرق البين بين هذين النوعين من الفعال . ولكن القدرة ، عنسده ، شي، خارج عن الذات ، زائد عليه ، الأفعال . ولكن القدرة ، عنسده ، شي، خارج عن الذات ، زائد عليه ،

 <sup>(</sup>١) للأشعري حجة عقلية يبرهن بها ان كلام الله قديم ، وردت في « كتاب اللمع والرد على
 الهل الزيمغ والبدع » .

يقول الاشعري : « إن قال قائل : لم قلتم ان الله تمالى لم يزل متكلماً وان كلام الله تعـــالى غير مخارق?

قبل له : قلنا ذلك لأن الله تمالى قال: « انما قولنا لشيء اذا أردناه ان نقول له كن فيكون »، فلم كان القرآن غنرقا لكن الله تمالى قائلًا له « كن » ، والقرآن قوله ، ويستحيل ان يمكون قوله من لأن عذا يرجب قولاً ثانياً ، والقول في القول الشاني وتملقه بقول ثالث كالقول في القول الالرا وتملقه بقول ثان ، وهسذا يقتضي ما لا نهاية له من الأقوال . وذلك فاسد . واذا فسد ان يكون القرآن مخلوقاً » .

<sup>(</sup>كتاب اللم للأشعري)

وليست ذاتية نابعة منه . ففي كل عمل اختياري يقوم به الانسان يمثيز الاشعري بين فعلين : فعل الحلق الذي هو من عند الله وفعل الكسب الذي هو من عند الانسان . وحرية الانسان تقوم اذن على هـذا التوافق بين الإله و الحالق ، والانسان « الحاسب » .

لم يوجه الاشعري 'جل" اهتامه ' في كافة الحلول التي تقدم بها ' نحو القضايا العقلية والنظرية بقدر ما كان يوجه اهتامه نحو القضايا الروحية والدينية . فقد كان 'جل" همه ان يعطي معنى للايمان بالله ' بإله لم يكن من العبث وصفه بتلك الصفات التي وردت في القرآن ' اذ ليس من الممكن فصل الصفات عن الذات ' فالله جوهر وصفة مما . وهذا بما يفسح المجال امام المؤمن ليكون الله بالنسبة اليه موضوع محبة وتعبّد وإجلال . وسواء كان الجهد الذي قام به الاشعري ناجحاً او فاشلا ( نظراً لفياب الأدلة المتافيزيقنة الكافية في بنيانه النسفي ) فان ما كان يرمي اليه الاشعري ' بكل نزاهة وتجرد ' هو إقامة الدليل على تلازم هاتين الصفتين ' قدم القرآن وحدوثه ' ذلك التلازم الحفية" العجيب بين الخاود والفناء .



## ٣ ـ الأشعرية

#### أ\_ تطور مدرسة الأشعري

١ - أنشأ المدرسة الاشعرية في منتصف القرن العاشر الميلادي ( الرابع المهجرة ) تلامذة الاشعري واليه ينسب اسم هذه المدرسة فيقال الاشعرية والأشاعرة . وقد ظلت الاشعرية طيلة عدة قرون العقيدة المهيمنة في الاسلام السني كما اصبح الأشاعرة انفسهم الهل السنة .

أحاط بالأشمري في أواخر أيامه عدد من التلامية الذين أخذوا بحساته المشالية وأفكاره الناضحة بالقيم الدينية وجهده لإنقاذ العقيدة من الأخطار المحدقة بها . فقد وجدوا فيه ملجأ يقيهم تطرف المتسكين بحرفية النص من الهل الحديث وتطرف العقلين من الهل الاعتزال . وهكذا بدأت الأشعرية تتباور ولما يتوفى ابو الحسن بعد .

 الختلفة في مذهبهم الجديد. وكذلك لم يرق لأهل الحديث هذا المذهب الجديد فقاموا ، وعلى رأسهم الحنابلة ، يعجبون من حال الاشعري الذي ادّعى انه انما يحاول ان يتملص من شرك الاعتزال فاذا به لا يجد الشجاعة للعودة بكل بساطة ووضوح الى مورد النبع ، اي الى النص المنزل والطريقة الحنيفة ، كا اتبعت في الاسلام السني .

وثمة حدث آخر ساهم في تعقيد الأمور . فغي نفس الوقت الذي بدأ فيه الاشعري يتلمس المشاكل التي تهدد الدين الاسلامي ويحاول ان يجد لها الحلول المناسبة ، ظهر مفكر آخر ، نشأ ايضا بين اهل السنة ، هو ابو منصور الماتريدي ( الذي توفي في سمرقند ، في شرق العالم الاسلامي آنذاك عام ١٣٣٣ ه / ٩٤٤ م ) . وكان الماتريدي بدوره يشعر بالمشاكل المحدقة ويهدن الى تسويتها. ونظر تلامذته الى مساعي الاشاعرة على انها اصلاح جزئي مبتور وأخدنوا عليهم موقفهم المحافظ ومحاولتهم للتوفيق بين مذاهب متناقضة . واذا كانت الاشعرية موقفاً وسطاً موفقاً فقد حاول تلامذة الماتريدي أن يحلوا القضية جذرياً ويصلحوا التصدع الذي اصاب المذهب السني برمته .

٧ - بالرغم من كل ما واجهه الاشاعرة من حملات فقد توسعت مدرستهم وانتشرت وقد ساعدها الوقت حتى اصبحت لسان حال السنة في القسم الاكبر من العالم الاسلامي آنذاك ، إلا أن الاشعرية جابهت في منتصف القرن الحادي عشر ( السادس للهجرة ) بعض المصاعب فتوقف نشاطها نوعاً . فقد غدا الأمراء الفرس من دولة بني بويه اسياد السلطة في الدولة العباسية واذ كان هؤلاء من الشيعة فقد اقاموا نوعاً من التوفيق بين الفكر المعتزلي وبعض النواحي من الفكر المعتزلي وبعض النواحي من الفكر المعتزلي وبعض وهم ذوو ميول سنية ، يستولون على السلطة حتى تبدل الموقف واستمادت الأشعرية مكانتها في المجتمع الاسلامي بل انها تتمت بعطف السلطة الحاكمة لا سيا في الم الوزير السلجوقي المعروف و نظام الملك » ( توفي عام ١٠٩٣ م

 ٨٥ . وهذا مـــا يفسر لنا سبب المقاومة العنيفة التي قام بها اسماعيليو ألموت ) .

أسس نظام الملك جامعتين كبيرتين في بغداد ونيشابور حيث كانت تدرس فيها الأشعرية التي غدت بالتالي المذهب الرسمي للدولة المباسية . وفي ذلك الوقت اصبح دعاتها هم انفسهم الناطقون بلسان المذهب السني . ولما قوي نفوذهم شرع الأشاعرة بهاجمور الفرق والمذاهب التي لا تتفق ومذهبهم و الحنيف ، وذلك ليس فقط على الصعيد الفكري البحت ، بل على الصعيد السيامي ايضاً وذلك بقولهم ان خصومهم انما محملون افكاراً تغذيها دولة او حكم معارض للخليفة العباسي . وما الجملة التي شنها الغزالي على الباطنية الاسماعيلية وعلى الفلاسفة الا جزء من كل يستهدف في الوقت نفسه الحكم الفاطمي في مصر الذي كان يذود عن الفلاسفة ويتبنى المذهب الباطني .

٣ - وفي حدود القرن الثالث عشر للميسلاد ( السابع للهجرة ) لاقت الأشعرية خصمين شديدين هما و ابن تيمية ، وتلميذه و ابن القيم الجوزي ، وكلاهما من دمشق . فإبن تيمية ، وهو مؤسس الحركة و السلفية ، التي امتدت عبر عدة قرون ، اخذ على الاشاعرة عقم الاصلاح الذي نادوا ب ، و وادى بإصلاح جذري للسنة يقوم على اعطاء القيمة المطلقة للنص الحرفي كا ورد اثناء التزيل وعلى الرجوع الى احاديث الصحابة . (ويستثنى من هذه الأحاديث مجمل الاحاديث الفقية التي تروى عن أئمة الشيعة ) . وبالرغم من بلاغة وابن تيمية ، و انتقاداته اللاذعة حافظت الاشعرية على مكانتها المتفوقة في الاسلام السني حتى ايامنا هذه . والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميماً في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميماً في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميماً في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميماً في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميماً في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها و المهما في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائم و المهما في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائم و المهما في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائم و المهما في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) الم تستطع بالتقائم و المهما في الوجدان الاسلام السني مها كانت عناصرها و المهما في المهما ف

٤ - انجبت الاشعرية رجالاً بارزين نذكر منهم القاضي (ابوبكر الباقلاني)
 ( المتوفي عـــام ١٠١٣ م / ٤٠٣ هـ ) صاحب كتاب ( التوحيد ) وهو اول

عماولة لصبغ الاشعرية بصبغة مذهبية . و ابو اسحق الاسفرانيني » ( المتوفي عام ١٠٢٧ م / ١٨٨ ه ) و « عبدالقادر بن طاهر البغدادي » ( توفي عام ١٠٣٧ م / ٢٩٩ ه) و «ابوجعفر احمد بن محمد السمعاني» (توفي سنة ١٠٥٧ م/ ٤٢٩ ه) صاحب كتاب الارشاد الذي يُعد الصيغة النهائية للمذهب الاشعري، و «الامام ابوحامد الغزالي» (المتوفي عام ١١١١ م / ٥٠٥ ه) و «ابن تومرت» ( توفي عام ١٠٣٠ م / ٤٢٥ ه ) و « الشهرستاني » ( المتوفي عام ١٠٣٠ م / ٢٠٨ ه ) و « الجرجاني » ( توفي عصام ١٢١٠ م / ٢٠٦ ه ) و « الجرجاني » ( توفي عام ١٤١٠ م / ٢٠٦ ه ) و « الجرجاني » ( توفي عام ١٤٩٠ م / ٨٩٥ ه ) و « الجرجاني »

لقد اشرنا الى ان الاشعرية لم تنتصر فقط على كل الهجهات التي تعرضت لها بل انها نجحت في توطيد دعائما في الاسلام السني وخاصة في الشرق الادنى . وهي لم تصب هنذا النجاح عرضاً واتفاقاً . واذا كانت العوامل الخارجية ( من سياسية وغيرها ) قد ساعدت على ازدهارها في وقت من الاوقات فان الفضل في ذلك الازدهار يعود مبدئياً الى ان المذهب الاشعري قد نادى بحلول حاسمة ، ولو ظاهرياً ، لمشكلتين من كبار المشاكل . هانان المشكلتان ، محل من المشاكل التي تعرض على عكس ما سبق عرضه في هذا الكتاب ، هما من المشاكل التي تعرض الهنكري و الظاهري ، المشكلة الاولى تتعلق بالنظام الكوني ، وفي هذا المجال قدم الاشاعرة حلهم و الذري ، الذي غدا و كلاسيكياً ، والمشكلة الثانية تتعلق بعلم النفس الديني وعلاقته بالغرد الانساني .

#### ب ـ المنعب اللري

١ - رأينا كيف ربط ( العرفان ) عند الاسماعيلية ( الفصل الثاني ، ب) ،
 بين فكرة الفيض ومبدأ الإبداع. ان فكرة الفيض الحقة تمثلت بشكل خاص

في الاسلام عند الفلاسفة و الهلتينين ، ، هؤلاء الفلاسفة فهموا فعل الخلق ، كا تبصّروا فيه خلال الوحي القرآني ، على ضوء هذه الفكرة الأساسية . لقد اعتبروا تمدد العوالم والظواهر وكأنها صادرة عن الواحد المطلق . فالله موجود في قمة هذه الظواهر التي تنشأ عنه . والكائنات بر مّتها ، اذ تؤلف هذا الظهور الالهي نفسه ، ترتبط ترتيبياً بعضها ببعض ابتداء من العقل الاول حتى المادة الموات .

وثمة مدارس فكرية اخرى ، ولا سيا المعتزلة ، تستنسد في تفسير الخلق والملاقات بين الله والعالم الى مبدأ العلمية الشاملة فمظاهر الخلق عندهم خاضعة لمجموعة من العلل الثانوية التي تسير العالم المادي ، حتى العلل الأولية وهكذا حتى نصل أخيراً الى علة العلل جميعاً .

لم 'يقنع الأشاعرة مبدأ الفيض الذي قال به الفلاسفة كا لم تقع منهم فكرة السببية ، التي نادى بها المعتزلة ، موقع الرضى. فمبدأ الفيض كا فهمه الاشاعرة ينفي عن جوهر الكائن الأزلي ما أثبتوه له من حرية وإرادة . وهو يبدو لهم وكأنه مطابقة بين الاصل الاصل وما يصدر عن هذا الاصل سواء كان ذلك على صعيد الجوهر أم على صعيد الوجود . ففي الكائنات الفائضة لا يستطيعون ان يروا كائنات مخلوقة بالمنى الذي قصده القرآن بالحلق، ولا حالات متمددة لكائن واحد ، ولكن مجموعة من الكائنات ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالاصل الذي صدرت عنه مجيث انها تشكل معه وحدة كلية .

ويرى الاشاعرة في مبدأ العلمية الشاعلة التي قال بها المعتزلة نوعاً منالحتمية واللنوم . ( اذ ان العلة ترتبط كينونياً Ontologiquement بمعلولها والعكس بالمكس ) وان هذه الحتمية لما يتنافى مع الفكرة الأساسية في القرآن، القائلة بالقدرة الالهيئة اللامتناهية وحرية الله المطلقة . ومن العبث ، في نظرهم ، ان يلجأ المعتزلة ، لتبرير نظريتهم عن العلة ، الى ربطها بالحكة الالهية ، مظهرين بذلك ان تلك الحكة هي في الواقع في أساس العلية . اذ ان الحكة الالهية ،

في نظر الاشاعرة؛ هي مطلقة ايضاً شأنها في ذلك شأن القدرة والارادة وهي كلها صفات مطلقة لا يجري عليها شرط ولا قيد ولا التزام .

٢ – اما فكرة خلق العالم ، وما ينتج عنها من علاقات يمكن تصورها بين الحالق والكون ، فقد وجد لها الاشاعرة أساساً وتبريراً في نظريتهم عن الجوهر الفرد ، اي الجزء الذي لا يتجزأ ، وهذا ما يعرف بمذهب الذرة . 'عرفت هذه النظرية قديماً عند مفكري اليونان والهنود ولكن الاشاعرة توسعوا بها وشرحوها طبقاً لميولهم الفلسفية الخاصة لكي يضمنوا ، بما ينتج عن هذه النظرية ، صحة رأيهم عن القدرة اللامتناهية وعن الحلق .

يمكننا ان نعرض بإيجاز لمحاجة الاشاعرة كا يلي : ما ان نسلتم بوجود جوهر فرد اي مادة غير قابلة التجزئة حق نصل الى اثبات مبدأ سام سني يعطي المادة ولكافة الاجسام المركبة تحديدها وتميزها . اذ ان المادة لو كانت بذاتها قابلة اللانقسام لحملت في قرارتها امكانية تحديد ذاتها وعلة هذا التحديد ولبطل والحالة هذه وجوب وجود مبدأ اول الكائنات . فاذا سلمنا بمبدأ الجوهر الذي لا يتجزأ بذاته ( الذرة ) وجب علينا ان نعترف بتدخل مبدأ سام متعالى يعطي المادة تحديدها وميزاتها وكميتها التي تجعل منها هذا الكائن او ذاك . وهكذا تظهر فكرة الاله الخالق بديهة مدعومة بالبرهان القاطع .

ومن ثم فان فكرة الجزء الذي لا يتجزأ تحمل بين ثناياها نتيجة اخرى وهي اتصال فعل الخلق ودوامه. فاذا كانت المادة لا تجد حقاً في ذاتها السبب. الكافي لاتصالها وانفصالها ، فان تراكم عدة ذرات وتجمعها في سبيل تمييز كائن او آخر وجب ان يكون تراكما عفوياً وبفعل الصدفة . ولكن هذه الصدف بمجرد كونها متماقبة أبداً تحتم وساطة مبدأ سام متمال يخلقها دوماً وأبداً ويكون لها دعماً وسنداً . وها هي النتيجة لكل ذلك تفرض نفسها فرضاً : يجب ان تكون الجواهر والأعراض مخلوقة في كل لحظة. الكون كله مرهون

من آن الى آن بالعناية الالهية المتناهية القدرة . الكون دانمًا على تمدّد وانتشار وتفكك واليد الالهية وحدما هي التي تضمن له في كل لحظة وحدته وتلاحمه ودوامه . وإن كنا نحن لا نشعر بكل ذلك فهذا مردّه الى عجز وقصور في الحواس والادراك .

#### ج\_ العقل والايمان

1 – عدا المشكلة التي حلها الاشاعرة بنظريتهم الكونية الذرية فانهم ايضاً عالجوا مشكلة اخرى تعرضت لهم ، هي مشكلة العلاقة بين العقل والايمان . في ذلك ايضاً يثبتون دعوتهم لجابهة المتطرفين من الفريقين : اهل العقل واهل النص . فالمعتزلة لم يقروا إلا بالعقل إماماً ولم يصدقوا إلا بحا هو عقلي . في حين ان اصحاب النص اصموا آذانهم عن سماع كل ما يتعلق بالعقل وتمسكوا بحرفية النص. فاذا سلمنا با يقوله المعتزلة من ان العقل البشري حكم مطلق سواء كان ذلك في الامور الدنيوية الزمنية ، أم في الأمور الروحية ، لتساءل المؤمن العادي: لماذا علي آن أؤمن بالسرع ؟ لا شك في أن المعتزلة ستجيبه بأن الشرع ضروري لتنظيم الاخلاق والخير . ليكن ذلك . ولكن عندما يبلغ على ان يتصرفوا على ضوء الحق والخير . ليكن ذلك . ولكن عندما يبلغ الانسان العاقل مرتبة النضوج لماذا لا يكف عن تكليف نفسه القيام ببعض الالتزامات الدينية ما دامت له المقدرة ، بتجاربه الخاصة ، على ان يصل الى الحقيقة ويعمل حسب مقتضاها ؟

إن اولئك الذين يجعلون من العقل كل شيء ، كأولئك الذين لا يعطونــه اي اعتبار، يصلون في النهاية الى نفس النتائج، الى الفصل بين العقل والايمان. المعتزلة ينفون الايمان بالدين ، ذلك ان الانسان العاقل لا حاجة له بــه ، وفي الطرف الثاني ينفي اهل النص قيمــة العقل مججة انه دون جدوى فيما يتعلق

بأمور الدين ، حيث القول الفصل للايمان . ولكن لمــاذا يحث القرآن على التفكير والنأمل ؟ لماذا يدعو القرآن فكرنا المتمرس بالأمور الدينية البحتة ، كوجود الله ، والعناية الالهمية ، والوحي والتنزيل ، النع ...

حاولت الاشعرية ان تشق طريقاً وسطاً بين هذين الطرفين ، جاهدة في تعيين الميدان الخاص بالعقل ، والميدان الخاص بالايمان . فاذا كان الصواب ان نقول بأن كل حقيقة روحية يمكن ادراكها عن طريق العقل كما يمكن ذلك عن طريق الايمان فلا يجب ان يغرب عن بالنا ان لكل من هاتين الحالتين نوعا من الادراك تختلف شروطه عن الآخر ؛ بحيث انسا لا نستطيع ان نخلطها معا ، ولا ان نقيم واحداً منها بدلاً عن الآخر ، ولا ان نثبت احدها وننفي صاحبه .

٢ - في هـ ذا الصراع الذي قام به الاشاعرة نوع من العاطفة المؤثرة . اذ اننا نستطيع ان نتساءل عما اذا كان هؤلاء يملكون سلاحاً كافياً ينتهي بهم الى ما فيه الخير . اذا قابلنا مذهبهم مع الفلسفة النبوية للعرفان الشيعي التي عرضنا لها سابقاً (الفصل الثاني) لأظهر ذلك تضاد بين . فالأشاعرة بوقوفهم في وجه المعتزلة واهل النص ظلوا في الواقع مع هؤلاء في نفس الحقل . وانه من الصعب في هذا المضار ان تظهر الأبعاد الحقيقية التأويل او ان ينفتح منفذ يؤدي من الظاهر الى الباطن . وهذا هو التضاد بين الجدل العقلي في علم الكلام وبين ما ألفنا معرفته عن و الحكة الالهية ، و والعرفان، و و المعرفة لذات القلبية ، هذه الأشكال الوجدانية التي تعود كل معرفة منها الى معرفة لذات الولاً . واذا فكرنا في الحل الذي اعطاه الاشعري لمشكلة خلق القرآن لوجدنا ان جهوده و عاولاته قد توقفت قبل الاوان .

أكان باستطاعته ان يفعل غير ذلك ؟ اذن للزمه القول بفلسفة النبوة مع تعميق لفكرتي الزمان والحدوث في مختلف نواحي تفسيرهما . ولكن بعض

المؤرخين الشيعة اوردوا في كتاباتهم ان المذهب الذري عند الاشاعرة وانكار وجود العلل الوسيطة يجملان كل فلسفة للنبوة مستحيلة في مذهبهم .

اذا كانت الأشعرية قد نجحت بالرغم من كل ما تعرضت له من حملات وانتقادات فيجب الاعتراف بأن وجدان الاسلام السني قد تحقق بواسطتها . وهنا تظهر الأعراض الحادة لموقف يؤدي الى التساؤل عما اذا كانت الفلسفة الاسلامية تعيش فعلا في دارها وبين أهليها ام انها بقيت داغاً لا سند لها ولا معين ? لقد كان الاعتزال معاصراً لأنمة الشيعة ( وكان لتلامنتهم مناقشات عديدة مع شيوخ المعتزلة ) وولد الاشعري في السنة ذاتها التي ابتدأت فيها و الغيبة الصغرى » للامام الثاني عشر عام ٢٦٠ م / ٢٦٠ ه . وتوفي في بغداد قبل و القلتيني » بسنوات قلة وكان و القليني » من أشهر متكلمي الشيعة وعمل في بغداد زهاء عشرين عاماً . وبعد ، فان اسمي هذين المعلمين فيكن ان يكونا مثالين الظروف والملابسات المختلفة التي يخبؤها المستقبل الفلسفة الاسلامية يكونا في الاسلام الشيعي ام في الاسلام السني .



#### الفصل الرابع

# في الفلسفة وعلوم الطبيعة ١ ـ الهرمسية ١١

١ - اشرنا في ما تقدم ( الفصل الاول، ٢ ) الى ان الصابئة (٢ من أهل حرّان كانوا ينسبون حكمتهم الى « هرمس » و « عاذيمون » . كتب طبيبهم الشهير « ثابت بن قرّة » ( المتوفي عام ٢٨٨ هـ / ٩٠١ م ) بالسريانية ، كما انه

<sup>(</sup>١) الهرمسية نسبة الى « هرمس » . يقول الشهرستانى : « . . هرمس العظيم ، المحبودة آثاره ، المرضية افعاله وأقواله ، الذي يعد من الأنبياء الكبار ، ويقسال هو « إدريس » عليه السلام » . يذكر له صاحب « الملل والنحل » عدداً من الحكم في فصل بعنوان « حكم هرمس » ( انظر الملل والنحل ج ۲ ص ه ٤ ) . ويذكر ابن النسديم : « ان اول من تكلم عن الصنعة ( يقصد « الكيمياء » ) هرمس الحكيم البابلي المنتقل الى مصر عند افتراق الناس عن بابل، وانه ملك مصر وكان حكيماً فيلسوفاً . ( الفهرست ص ٧٠٠ ) . ( انظر ايضاً تاريخ الفلسفة في الاسلام « دى بور » ص ٢٠ ٤٢ ) .

 <sup>(</sup>٢) الصابئة : يقول الشهرستاني : « الصبوة في مقابل الحنفية . وفي اللغة : صبأ الرجل :
 اذا مال وزاغ . فبحكم ميل هؤلاء عن سنن الحق وزينهم عن نهج الأنبياء قيل لهم الصابئة » .

مذهبهم : أن للمالم صانعاً فاطراً حكيماً مقدماً عن حمات الحدثان والواجب علينها معرفة العجز عن الوصول الىجلاله وانما يتقرب اليه بالمتوسطات المقربين لديه وهمالروحانيون المطهرون..» ويمني صاحب الملل والنحل في تفصيل مذهبهم من خلال مناظرة أقامها بين الحنفهاء والصابئة ( انظر الجزء الثاني ص ٦ وما يليها ) . ( وراجع ايضاً « دي بور » ص ٢٣ و ٢٤ التعليقات).

ترجم الى العربية كتاباً بعنوان ﴿ أنظمة هرمس ﴾ . وكان ﴿ هرمس ﴾ والنسية للمانوية واحداً من الرسل الحسة الكبار الذين سبقوا ﴿ ماني ﴾ . ثم انتقل من فلسفة النبوة في الاسلام حيث تمثل بالنبي ﴿ ادريس ﴾ و د اخنخ ﴾ .

وليس من العجب ان يكون الشيعة اول من و تهرمس ، في الاسلام . فالفلسفة النبوية عند الشيعة ، من جهة ، قد تبادر الى ذهنها ، تلقائياً ، الى أي طبقة نبوية ينتمي و هرمس ، . فهو لم يكن رسولاً مشرعاً مكلفاً بأن يعلن الناس عن شريعة جديدة بل ان دوره في و تاريخ الرسل القدساني ، هو دور نبي أرسل لكي ينظم الحياة في المدن المتحضرة ويعلم أهلها الامور التقنية والفنية . كا ان علم العرفان الشيعي ، من ناحية اخرى ، يدرك كذلك نوع المعرفة الشائعة عند الأنبياء العاديين الذين سبقوا الاسلام (كهرمس مثلا) وعند الأنمة والأولياء ، عامة ، في دور الولاية الذي تلا دور النبوة المشرعة . وهذا ما وصف لنا ( الفصل الثاني ، أ ، ه ) على انه إلهام سماوي يكاد يفوق الرسالة النبوية المشرعة قدراً . وتظهر الفلسفة الهرمسية ، فعلا ، وكأنها الرسالة النبوية المشرعة قدراً . وتظهر الفلسفة الهرمسية ، فعلا ، وكأنها

وبالمقابل فقد أعلن السنة ( بشهادة الشهرستاني ) ان في هرمسية الصابثة عقيدة لا تتفق والاسلام (١) لأنها تستطيع الاستغناء عن النبي ( ونعني بسه الرسول الذي يأتي بالشريعة ) : فالاعتقاد بصعود الروح الى السماء ، كما كان و هرمس ، يعلم أتباعه ، 'يبطل الاعتقاد بنزول الملاك ليوحي النبي بالنص الإلهي (٢) . ولكن هذا التناقض الحاسم يزول اذا ما وضعت المشكلة في إطار النبوة وعلم العرفان عند الشيعة ؛ ونتائجها تذهب الى حد بعيد . وهذا ما

<sup>(</sup>١) راجع الملل والنحل ج ٢ من ص ٥ الى ٥ ٤

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ص ٣٦

يُظهر لنا كيف دخلت و الهرمسية ، الى الاسلام عن طريق الشيعة ، ولمساذا عرفت فيه قبل ان يعرف قيساس ارسطو وماورائياته . ويشير الدافع الى الأسباب التي حدت بالشيعة الى اتخاذ هذا الموقف وما ينتج عنه في مستقبل الفلسفة في الاسلام ، في حين يرفض اهل السنة على حد سواء الموقف الشيعي والموقف الاسماعيلي والهرمسي كونها جميعاً ، في اعتقادهم ، معادية في باطنها لمبدأ النبوة ومقورضة لدعائم الاسلام التشريعي .

٣ ـــ الفلسوف الايراني والسُّرَخشي ، ( توفي عـــام ٢٨٦ هـ / ٨٩٩ م ) مفكر شيعي ، او هو يعد كذلك ، شأنه شأن الكثير من ألمع رجالات ذلك العصر ، كان تلميذاً للفيلسوف الكندي وألف كتابًا ( هو مفقود اليوم ) عن أديان الصابئة . وقد قرأ استاذه الكندى ما كتبه ، هرمس ، لابنت فيا يتعلق بتعالي الله وسنائه ، وقد علق الكندي على ذلك بأن قال ان فيلسوفاً مسلماً مثله لا يستطيع الاتيان بأفضل بما قاله هرمس. ومن المؤسف انـ لم يكن للصابئة كتاب منزل ، أتى به نبى مشرّع . لذلك لم 'يعترف بهم رسمياً من اهل الكتاب فاضطروا الى ان يرتدوا رويداً رويداً الى الاسلام . آخر شيخ عرف من شيوخهم هو الحُـُكيم بن عيسى بن مروان الذي توفي عـــــام ٩٤٤/٣٣٣ . وقد ترك تأثيرهم آثاراً بعيدة في الاسلام . كما وان اقتناعهم بعدم جدوى القياس في تحديد الصفات الإلهية لاقى اذناً صاغية عنــد الامام جعفر بالنسبة لموقفه من علم الكلام . يوجد قسم من اصطلاحاتهم التعبيرية ، مضاف الى الاصطلاحات المانوية ، عند الشلمغاني ( المتوفي عام ٣٢٢هـ/ ٩٣٤ م ) وهو صورة مؤثرة تمثل المأساة الشخصة للشمعي المتطرف . وبواسطة ذو النون المصري ( توفي عام ٨٥٩/٢٤٥ ) وهو متصوف وكيميائي مصري ٬ تسرّبت بمض أقوالهم الى المتصوف ( كالخر"از المتوفي عام ٨٩٩/٢٨٦ ، والحلاج المتوفي عام ٩٢٢/٣٠٩ ) . اما أتباع الأفلاطونية المحدثة في الاسلام ، وهم الذين جمعوا التفكر الفلسفي الى التجربة الروحية فهم يعلنون في سلسلة طويلة من الاسناد

انهم يعودور في الأصل الى هرمس . نذكر منهم و السهروردي ، ( توفي الممروردي ) و و ابن سبعين ، ( توفي عام ١٢٧٠/٦٦٩ ) كما ظهر في حدود القرن الثالث عشر للميسلاد ( السابع للهجرة ) فيلسوف فارسي شيعي هو و افضل الكاشاني ، الذي ترجم للفارسية رسالة لهرمس . هذا ولم يخل تاريخ الرسل القدساني من ذكر هرمس ( راجع في ايران و المجلسي ، والاشكوري في القرن السابع عشر ) .

٣ – لكي نطلع على خصائص الفكر الهرمسي وكل ما تأثر به في الاسلام نشير مع المستشرق و ماسينيون ، الى الخصائص التالية : لقد ساد الاعتقاد في علم الالهيات ، ان الله ، الذي ليس كمثله شيء ، وان يكن لا سبيل للوصول اليه عن طريق الفيض ، يكتنا الله عن طريق الفيض ، يكتنا ان نتمرف اليه بالصلاة والخشوع والتعبد . وهناك فكرة لازمة عندهم من نظرتهم الفلكية الهرمسية وهي فكرة أدوار الزمان ( وهي فكرة الزمان الأسامية عند الشيعة الاسماعيلية ) ...

وثمة نزعة تأليفية في علوم الطبيعة تؤكد وحدة الوجود عوضاً عن وضع فلك ما دون القمر مقابل السهاء العليا ، ( وعناصر الفساد الاربعة مقيابل الجواهر الصافية ) . من هنا نشأة مبدأ التاثل وعلم التاثل المبنيين على التفاهم بين الاشياء جيعاً . وهناك استعمال ما يسميه « ماسينيون » به « سلسلة العلل الخيافة » Séries causales anomalistiques ، اي تلك النزعة التي تنحو ، لا الل الأخذ بالقاعدة العامة ، ولكن بالحالات الفردية وإن كانت خاطئة . وهذا بالذات ما 'يبعد الشقة بين الهرمسية والنزعة المنطقية عند الارسطاطاليسية ، بالذات ما 'يبعد الشقة بين الهرمسية والنزعة المنطقية عند الارسطاطاليسية ، الرواقي عند نحوبي الكوفة فقط بل هو يظهر كذلك في نوع من العلوم الشيعية الذي يأخذ بعين الاعتبار العلل الفردية ( عند ابن بابويه مثلا ) . وفي ذروة الفكر الشيعي الاثني عشري ، كا في ماورائيات « الوجود » التي يعارض بها الفكر الشيعي الاثني عشري ، كا في ماورائيات « الوجود » التي يعارض بها

 الملا صدرا الشيرازي ، ماورائيات ( الجواهر ، ، يمكننا ان نبين ايضاً هذه الملاءمة نفسها .

 إلى المستحيل ان نذكر هنا أسماء المؤلفات التي تمثل التراث الهرمسي في الاسلام ، وهي رسائسل تنسب الى هرمس وتلاميسذ. ( اوستانس'۱۱ ، وزوزيموس '۱۲ الخ ... ) وتراجم ( كتاب ﴿ كراتس ﴾ ، وكتاب ﴿ الصديق ﴾ ) ومؤلفسات ﴿ ابن وحشية (٣) ﴾ او تلك التي تنسب المه ( ومنها الكتاب الشهير و الزراعة النبطية » وهو بالحقيقة كنــاب لأحد وتجدر الاشارة بنوع خـاص الى مؤلفين كبيرين من التراث الهرمسي العربي : اولهما كتاب د سر الخليقة ، الذي تم تأليفه في عهد الخليفة المأمون ( المتوفى عام ۲۱۸ / ۸۳۳ ( كتبه رجل مسلم نجهــــل اسمه ووقعه باسم د ابولونيوس الطواني ۽ (٤) . وهذا الكتاب ينتهي بلائحة الزمرد الشهيرة ( ويشبه هــذا الكتاب ﴿ كتاب الكنوز ﴾ وهو موسوعة في العلوم الطبيعية ألـنها في العصر نفسه أيوب الرهاوي الطبيب النسطوري الذي عاش في البلاط العباسي). وثانى هـذين الكتابين هو كتـــاب ﴿ غَايَةِ الحَكُمِ ﴾ الذي ينسب خطأ لمسلمة المجريطي ( المتوفي عام ٣٩٨ / ٢٠٠٧ ) يحتوي هذا الكتاب ، عدا المعاومات القيمة عن الطقوس الفلكمة عند الصابئة ، تعليماً مفصلًا لمبدأ (الطبيعة التامة » المنسوبة لسقراط.

هذا الادب روعة.
 اما مبدأ (الطبيعة التامة) فهو من اكثر مبادى، هذا الادب روعة.
 فالطبيعة التامة هي ( الذات الروحانية ) ، هي ملاك الفيلسوف ومرشد.

<sup>(</sup>١ و ٢) انظر ه الفهرست » لابن النديم ص ١٠ ه .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ص ١٨ . .

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع ص ٣٨٧.

الخاص الذي يقوده في طريق الحكة . وهي بالاجمسال اسم آخر لا و دانا ي Daena ، هي و توأم سماوي ، وصورة نورانية على شاكلة النفس التي تظهر الصغي في الفلسفة الزرادشتية والمانوية في وقت ظهوره ( Exitus ) . لقسد شرح و السهروردي ، رؤية هرمس لطبيعته النامة كا شرحتها بعسده المدرسة الإشراقية ، حق و الملا صدرا ، وتلاميسذ تلاميسذه . وسوف نرى كيف سيستخلص و ابو البركات البغدادي ، من مبدأ الطبيعة النامة ، وبطريقة جد شخصية ، ما ينطوي عليه هذا المبدأ من الامور التي قال بها ابن سينا فيا بعد حول العقل الفعال. ويمكننا ان نتتبع مبدأ الطبيعة النامة تحت أسماء اخرى: و فالعطار ، في ملحمته الصوفية التي كتبها بالفارسية انما ينشد من ورائها هذا المبدأ نفسه . كا اننا نجده في مدرسة و نجم الدين كبرى ، تحت اسم و شاهد في السماء ، و و و المرشد الخفي ، . وهو ايضا و الشيطان السقراطي والشيطان الأفلاطوني ، . وتدين هذه المجموعة من الحكاء الاسلامين بالفضل الى المرمسية بوعبها لهسذا و الأنا السماوي ، لهذه و الأنا الخاطبة ، التي هي هدف توبتهم الداخلية اي تحقيق ذاتهم .

#### ٢ ـ جابر بن حيتان والكيمياء

1 — ان المجموعة الضخمة من المؤلفات التي تحمل اسم جابر بن حيان هي بدورها ايضاً وهرمسية ، في عدد من مصادرها . ولا يسعنها الا ان تحيل القارىء الى العمل الضخم الذي كرسه لها المستشرق و بول كراوس ، والذي بقي ردحاً من الزمن المرشد الأمين في الدراسات الجهابرية . ان إعطاء الحكم الفصل على هوية مؤلف هذه المجموعة لهو موضوع خطير . بيه ان المستشرق و برتاو، الذي انصرف بشكل خاص الى دراسة مؤلفات جابر اللاتينية انتهى به البحث الى إنكار كلي وغير مدعوم برهانياً ، لكون الوثائق صعبة المنال . مقابل ذلك قام المستشرق و هوليار ، بجمع عدد من الوثائق الملائمة التي تدعم مقابل ذلك قام المستشرق و هوليار ، بجمع عدد من الوثائق الملائمة التي تدعم

المُرف السائد : فهو يؤكد ان جابراً عاش في حدود القرن النامن الميلادي ( الثاني للهجرة ) وانه كان تلميذاً للامام جعفر الصادق ، الامام السادس ، وهو فعلا صاحب الجموعة الضخمة التي تنسب اليه والتي يناهز عددها نحواً من ثلاثة آلاف رسالة ( وليس هنذا الامر ببعيد التصديق اذا منا قار المع بمؤلفات ابن عربي او المجلسي مثلا ) . حناول المستشرق و رسكا ، ان يجد سبيلا وسطاً بنفيه التأثير المباشر للامام جعفر ( وهنذا النفي يتجاهل وجود تراث شعمي ثابت ولكنه 'يقر ' وجود تراث له مراكزه في ايران ). اما دبول كراوس ، فقد خلص من أمجائه وانتقاداته المتحفظة الى إثبات عدة مؤلفين: وتكون هكذا قند نشأت مجموعات عدة من المؤلفات حول نواة اصلية ؛ وذلك وفق ترتيب نكاد على وجه التقريب نتوصل الى إقنامته من جديد ؛ ويجعل و كراوس ، تاريخ نشأة هذه المجموعات في حدود القرنين التساسع والعاشر للميلاد لا في حدود القرن الثامن .

ونحب ان نشير الى انه بالرغم من التناقض القائم بين المجموعات والتقنية والمجموعات الاخرى هناك صلة عضوية بينها جميعاً ومصدر إلهامي ثابت وافادا كان صحيحاً ان واحدة من هذه المجموعات تسنيد الى كتساب و سر الخليقة ، المنسوب لأبولونيوس الطواني ( راجع اعلاه الفصل الرابع ، ١ ) في القرن التساسع للميلاد ( الثالث للهجرة ) فلسنا على شيء من اليقين من أن صاحب هذه المجموعة قد أوجد هو بنفسه تعابيره الخاصة ومواضيعه الخاصة وانه لم يستقبها هو الآخر من مفكر غيره . ان شهادة الفيلسوف سليات المنطقي السجستاني التي يوردها ضد جابر بن حيان لتتناقض مع ذاتها . واذا شئنا ان نتكلم صراحة فاننا نعتقد ، في مثل هذا الميدان ( حيث ضاع قسم كبير من مؤلفات ذلك العصر) ان الرغبة في إظهار ما يفسر التقليد والعرف، وما يدل عليه ههذا التقليد والعرف، وما يدل عليه ههذا التقليد والعرف، المتطرف الذي يطأ ارضاً غير ثابتة لا تلبث في كل لحظة ان تنخسف وتغور .

واذا كناحقاً لا نود ان نبخس الأنمة الشيعة حقهم ولا ان نتجاهل جملة كل ما روي لنا عنهم ( وتأخر الدراسات الشيعية يظهر بشكل خاص هنا ) ، واذا كنا نذكر ان الاسماعيلية تكونت في البدء مع اتباع الامام اسماعيل ابن الامام جعفر ، فان الصلات بين جابر والاسماعيلية وبين جابر والامام جعفر اللامام جعفر النا على وجهها الحقيقي . واذا كانت السيرة المتلاحمة لحياة جابر ، التي استخلصها الكيميائي و الجلدكي ، من بحمل المصنفات الجابرية ، تؤكد ان هناك المنفل رجلا يدعى جابر بن حيان وانه كان كيميائيا وتلميذاً للامام السادس ومن أتباع الامام الثامن علي الرضا ، وانه مات في طوس ( في خراسان ) في المام العام المجموعات المختلفة عدة مؤلفين فليس في ذلك شيء من الخلف اذ ان تفترض المجموعات المختلفة عدة مؤلفين فليس في ذلك شيء من الخلف اذ سوف نرى اخيراً ان الفكر الجابري ، والشخصية الجابرية ، أخذت في النهاية معنى خاصاً يتخطى حدود وضع ( Situs ) محدود ومتحجر في تأريخ الحوادث .

٢ - تميل الأمجاث التي قام بها المستشرق « بول كراوس » الى ان النظرية الجارية عن « الميزان » « تمثل في العصر الوسيط محاولة دقيقة لبناء نظام كمي في العلوم الطبيعية » . كان من الممكن ان تظهر صحة هذه العبارة واضحة لولا ان حالت وفاة « بول كراوس » دون انجاز أبحاثه . بقي بعد ذلك تحقيق القصد الرامي الى اظهار العلاقات بين الكيمياء الجابرية والفلسفة الدينية عند الاسماعيلية » اذ ان العلوم « الكية » الجابرية لا تؤلف فقط فصلا في التاريخ البدائي للعلوم » كا نعني اليوم بكلمة « دعلوم » ولكنها « نظرة شاملة في الكون » Weltanschauung قائمة بذاتها . فعلم الميزان يكاد يشمل معطيات المعرفة البشرية بأكلها (١٠) وهو لا يطبق فقط على العوالم الثلاثة المؤلفة لفلك ما

<sup>(</sup>١) يقول جابر : « العسلة الاولى هي المقل ، والمقل هو العلم ، والميزان هو العلم ، فكل فلسفة وعلم فهر ميزان، فكأن الميزان جنس ، والفلسفة فوع ينطوي تحته ، هي وكل ما يتصل بها من فووع » . ( كتاب الحواص الكبير – المقالة الثانية ) =

دون القمر ، ولكنه يشمل ايضاً حركات الكواكب وأقانيم العالم الروحي . وكما يذكر كتاب « الحسينيات ، فان هناك موازين لقياس كل منالعقل ونفس العالم ، والطبيعة ، والصور ، والأفلاك ، والكواكب ، والطبائع الأربعة ، والحيوان ، والنبات ، والمعدن ، واخيراً ميزان الحروف الذي هو اشرف الموازين جميعاً » . لذلك يخشى ان تخلق كلمة « كمي ، في اطلاقها على العلوم الجابرية بعض الابهام والالتباس .

ان ما قصد اليه كتاب (علم الميزان ، هو اكتشاف العلاقة القائمة ، في كل جسم من الاجسام ، بين ظاهره وباطنه (۱۰ . والعملية الكيميائية تظهر هكذا ، كا أشرنا سابقاً ، وكأنها حالة مثالية من حالات التأويل أي إخفاء الظاهر ، واظهار الحفي . وكتاب ( ميدان العقل ، يشرح باسهاب ان قياس طبائع الشيء ( من حرارة وبرودة ورطوبة وببوسة (۱۲ هو في الآن نفسه قياس

يويقول في الكتاب نفسه – المقالة الارلى: «ان قواعد الفلسفة هي قواعد الميزان ، او بعض قواعدها قواعدها قواعدها قواعدها قواعدها قواعدها قواعدها قواعدها للميزان » ، اي ان عمل الفيلسوف إما ان يجي، متطابقاً مع العمل خلم الملسادين ، وإما ان يكون علم المواذين شاملاً الفلسفة بجانب منه دون جانب ، من منساكات د الميزان » هو العلم والفلسفة ، لولا ان كلة « ميزان » ( عنسد جابر ) أعم من كلتي « علم وفلسفة ». فلليزان جنس والفلسفة فرع ينطوي تحته ، هي وكل ما يتصل بها من فروع .

<sup>(</sup>۱) يقول جابر : « ان في الحروف الواقعة على الادرية وغيرها في الثلاثة اجناس ( النبات والحيوان والحجو ) ما ينبى، عن باطنه ولا ينبى، عما في ظاهره ، وفيها ما هو بالعكس ، مثل ان ينبى، عما في الظاهر ولا يدل على الباطن ، وفيها ما ما يوجد جميماً فيها ، وفيها ما يدل على ما فيها (ظاهراً وباطناً) وزيادة تحتاج الى ان تلقى ويرمى بها، كا يحتاج الناقص ان يتم ويزيده... ( الجزء الاول من كتاب الاحجار على رأي بليناس ، مختارات كوارس ، ص ١٣٢)

<sup>(</sup>٢) ميزان الطبائع هو العلم الذي نعلم به كم من الطبع الفلاني ( الحوارة ، البرورة ، البيومة، الرطوبة ) موجود في الكائن الفلاني . فاذا كانت الحوارة غالبة عليه عرفنا ان البرودة فيه مستكنة، مستبطنة، وان كانت البرودة غالبة فيه عرفنا ان الحوارة فيه هي المستكنة المستبطنة، وكذلك قل في صفتي اليبوسة والرطوبة ...

للكيات التي اختصتها منه نفس العالم ، أي مدى شوق النفس لحلولها في المادة : ومن هذا الشوق الذي يحدو النفس نحو العناصر الطبيعية ينشأ المبدأ الذي هو في اصل الموازين . وباستطاعتنا اذن ان نقول ان تحوّل الاجسام مرهون بتحول النفس المرتدة الى ذاتها . والنفس هي عين المكان الذي يحدث فيه التحول . فالعملية الكيميائية تظهر وكأنها عملية نفسية - روحية . لا نقول ذلك لكي نجمل من النصوص الكيميائية رموزاً خرافية عن النفس ولكن لأن مراحل العملية المطبقة حقاً على مادة حقيقية مملوسة ، ترمز الى مراحل ارتداد النفس الى ذاتها .

ان المقاييس المعقدة ، والأعداد الكبيرة التي يتوصل اليها جابر بدقمة متناهية ليس لها أي معنى بالنسبة لمختبراتنا اليوم . ولما كان المبدأ والهدف ولعلم الميزان ، هو الوصول الى قياس رغبة و نفس العالم ، وتشوقها للحلول في المادة ، يصعب علينا اذن ان نرى فيه سبقاً في موضوع العملم الكمي الحديث ؛ ولكنه ، بالمقابل ، يمكن ان ينظر اليه على انه سبق علمي في موضوع و الطاقة النفسية ، التي تستدعي في أيامنا همذه بجموعة كبيرة من الأبحاث . كان و ميزان ، جابر و علم الجبر ، الوحيد الذي يخو له ان يلاحظ درجات و الطاقة الروحية ، للنفس Energie sprituelle de l'Ame التي تحل قي الطبائع ، ثم تتحرر من هذه بواسطة الكيميائي الذي بتحريره للطبائل عيرر نفسه ايضاً في آن واحد .

<sup>=</sup> واللغة في رأي جابر هي نتاج ظهر بالطبع لا بالاتفاق العرضي ولهذا فهيذات دلالة اصيلة ع حقائق مسمياتها . والحروف تقابل الكيفيات الاربع في الطبيعة :

فالحرارة يقابلها : أ ـ ه ـ ط ـ م ـ ف ـ ش ـ ذ .

والبرودة يقــابلها : ب ـ و ـ ي ـ ن ـ ص ـ ت ـ ض .

واليبوسة يقسابلها : ج ـ ز ـ ك ـ س ـ ق ـ ث ـ ظ .

والرطوبة يقابلها : د \_ ح \_ ل \_ ع \_ ر \_ خ \_ غ .

" — أشرنا الى ان جابر بن حيان كان ينظر و لميزان الحروف » و Balance des lettres على انه اشرف الموازين جيماً . ( راجع الفصل الرابع » و ) . وقد توسع و الغنوصيون » في الاسلام بنظرية حول و الغنوص » القديم ورأوا ان الحروف الهجائية ، لكونها في أساس الخلق ، تمشل تجسيما او تجسيداً للكلام الالهي ( انظر ماركوس الفنوصي ، وفي هاذا الكتاب و العرفاني » الشيمي و المغيرة » ) . وقد أجمع الرأي على ان الامام وجعفر » هو معرف الناس له و علم الحروف » وقد اخذ المتصوفون السنة ، هم ايضا ، هذا العلم عن الشيعة منذ النصف الثاني للقرن التاسع الميلادي ( الثالث للهجرة ) . كا بحث و ابن عربي » وتلاميذه في هذا العلم . اما عند الاساعيلية فان النظر في الاسم الالهي يقاب ل و الغنوص » اليهودي حول و الكلمات الرباعية » في الاسم الالهي يقاب ل و الغنوص » اليهودي حول و الكلمات الرباعية »

يهتم جابر بنوع خاص به و ميزان الحروف ، هـــذا في رسالة له بعنوان و كتاب المجيد ، و هذه الرسالة ، بالرغم من كونها عويصة الفهم ، الا انها تفصح لنا عن الروابط بين مذهب جابر الكيميائي و و الغنوص ، الاسماعيلي لابل انها قد تؤدي بنا الى معرفة سر" شخصة جابر. تحلل هذه الرسالة مطولاً قيمة الحروف الرمزية ومعناها و هذه الحروف الرمزية ثلاثة : المين ( رمز الامام ، الصامت ، علي ) والميم ( رمز الذي ، الناطق ، المعبر عن الشريعة ، عمد ) والسين ( أدذكر بسلمان الحبيحة ) . وقد سبقت الاشارة الى انسه حسب ترتيب المقامات التي نجملها لكل منهذه الحروف يكون لدينا الترتيب الرمزي المديز الشيعة الاثني عشرية والاسماعيلية الفاطمية (ميم ــ عين ــ سين) او للاسماعيلية الإولى ( وهم الذين تشير اليهم رسالة و ام الكتاب ، تحت فصل و للاسماعيلية الأولى ( وهم الذين تشير اليهم رسالة و ام الكتاب ، تحت فصل و للاسماعيلية المون المعان السبعة ، ) او اسماعيلية ألموت ( عين ــ سين ــ ميم ) : في هذه الحالة يكون المقام الاول لسلمان ، الحجة ، على الميم . ويبرر جابر هــذا الترتيب المقامي بتطبيق دقيق للقيمة الــقي يكتشفها الميزان لكل من الحروف الثرتيب المقامي بتطبيق دقيق للقيمة الــقي يكتشفها الميزان لكل من الحروف الثلاثة موضوع حديثنا .

وبعد ، فن هو و السين ، المجيد ؟ لم يُشر جابر في اي من كتاباته الى الامام المنتظر ، الإكسير الذي ، بغيض من الروح الالهي ، سوف يبدل الامور في هذه الحياة الدنيا . ( وهذه الفكرة تقابل علم المعاد في كل الفرق الشيعية ، والتي حساول الشيراح الغربيون ان ويسيسوها » ) . السين هو الغربب ، هو اليتيم ، هو ذاك الذي اهتدى الى الطريق السوي وتبع الامام ، بمجرد جهده ونظره . ذاك الذي يظهر نور الد وعين » ( الامام ) لكل الغرباء امثاله ، ذلك النور الخالص الذي يبطل الشريعة ، تلك الشريعة التي تردي من حال الاجسام والانفس ، نور انتقل منذ و شيث ، Seth بن آدم حتى المسيح هذا الكتاب ، وفهم الترتيب نفسه لكل المؤلفات الجابرية ، يمني ان يكون المذء وكانه جابر نفسه . وفي مكان آخر ، وتحت ستار اللغة الحيرية والشيخ المنامض الذي علمة إياها ، يقول جابر لقارئه : و اذا قرأت كتابنا المعروف بالتصريف ، فحينئذ تعرف فضل هذا الشيخ وفضلك ايها القيارىء والله يعلم بالتصريف ، فحينئذ تعرف فضل هذا الشيخ وفضلك ايها القيارىء والله يعلم النك انت هو » (۱) . ان شخصية جابر بن حيان ليست اسطورة ولا خرافة النك انت هو » (۱) . ان شخصية جابر بن حيان ليست اسطورة ولا خرافة

<sup>(</sup>١) يقول جابر : « ولقد تعبت في استخراج الحميري ( يقصد اللغة الحميرية ) تعباً ليس بالسهل لأنني لم أو احداً يقول انه سمع من يقرأ به فضلاً عن ان أرى من يقرأ به ، الى ان وأيت وجلا لا نوبهائة وثلاث وستون سنة فكنت اقصده ، وعلمني الحميري ، وعلمني علوماً كثيرة ما وأيت بعده من ذكرها ولا يحسن شيئاً منها — قد أو دعتها كتبي في المواضع التي تصلح ان أذكوها فيها — وذلك اذا سمعتنا نقول : « قال الشيخ الكبير » فهو هذا الشيخ ؛ واذا قرأت كتابنا الممروف بالتمريف ، فحينلذ تعرف فضل هذا الشيخ وفضلك ايما القارى، والله يعلم انك انت هو » .. والمعريف ، فحينلذ حمد الحاصل » — واجع مختارات كواوس ص ٥ ٥ ٥ - ٥ ٣ ٥ - ٥ ٣ ٥ )

ريملق الدكتور « زكي نجيب محفوظ » على هذا القول في كتاب له بعنوان « جابر بن حيان » فيقول : « اعتقد انه يقصد بقوله : « ايها القارى، » سيده جعفو الصادق الذي طالما يوجه اليه الخطاب ؛ وفي توحيده بين هذا القارى، المخاطب ربين الشيخ الذي يردي عنه ويقول الن عمره ٢٣ ) عاماً ، ما أظنه يرمز الى تواوث العلم خلال اجيال الاسرة العلوية الشريفة ، ولنذكر ان جابراً كان من الشيعة » . ( جابر بن حيان ، ذكي نجيب محفوظ ، ص ١٣٧)

ولكن جابراً هو اكثر من شخصيته التاريخية . الجميد هو النموذج والمشال ، فان كان هناك اكثر من مؤلف لمجموع المصنفات المنسوبة لجابر لكان على كلّ منهم ، ان يعاود الكتابة ، تحت اسم جابر بن حيان ، ومأثرة المشال نصب عينيه .

هذه المأثرة هي الكيمياء التي لا نقدر ان نرسم لها طريقًا الا بذكر بعض الأسماء منها: ﴿ مُؤْمِدُ الدِّن حَسَّينِ الطَّغْرَائِي ﴾؛ شَاعَرَ كَبِيرُ وكاتب وكيميائي البوني ، ( المتوفي عام ٦٢٢ / ١٢٢٥ ) الذي درس نحواً من مائق كتاب من مؤلفات جابر . والامير المصري د أيدَمور الجلدقي د ( توفى عام ١٣٤٢/٧٤٣ او عام ٧٦٢ / ١٣٦٠ ) وهو 'يحيل دائمًا الى كتب جابر ، وبين كتبه العديدة واحد بعنوان ﴿ كَنُـــابِ البِّرْهَانُ فِي أُسْرَارُ المَّيْزَانُ ﴾ وهو مؤلف من اربـم مجلدات ضخمة ؛ ( وهــذا المؤلف بهتم بنوع خاص بالتحول الروحي ويماثله بالمملية الكيميائية : الفصل الاخير من كتاب ( نتائج الفكر ) وعنوانه « حلم الكاهن » يشير الى اتصال هرمس بطبيعته التــامة ) . في ابران ، وفي القرن الخامس عشر ، علـتق احد شيوخ التصوف في كرمـــان ، وهو د شاه نعمة الله الولي ، ، علق بخط يده على نسخة لديه من كتاب ﴿ نهاية الطالب ، للجلدكي . وبين القرن الثامن عشر والتاسم عشر أعرب شيوخ النهضة الصوفية في ابران ، بدورهم ، عن مراحــل الاتصال الصوفي ، ببعض الاشارات والملاحظات الكيميائية ؛ نذكر منهم ﴿ نُورَ عَلَى شَاهِ ﴾ و ﴿مُظْفَتُرُ عَلَى شَاهِ﴾. اما في المدرسة ( الشيخية ) فان التصورات الكيميائية متعلقة بالمذهب . Corps de résurréction : الحكم و الجسد القيامة

### ٣\_ موسوعة « اخوان الصفا ،

١ – يظهر اخوان الصفا في موسوعتهم على شكمل جمعيات سرية احاطت

نفسها بستار من التكتم ولم يكشف اعضاؤها عن اسمائهم . و'يتفق على ان رسائلهم كا وصلت الينا تعود الى القرن العاشر الميلادي ( الرابع للهجرة ) كا ان بعض الفلاسفة والمؤرخين ( كالتوحيدي ، وابن القفطي ، والشهرزوري ) يذكرون لنا أسماء بعض الاخوان الذين ساهموا في كتابة هذه الرسائل منهم : ابو سلمان البستي المعروف بالمقدّسي ، وعلي بن هارون الزنجاني ، ومحمد بن احمد النهرجوري ، والعوفي .

لم يكن اخوان الصفا جماعة ألف بين قلوبهم المذهب الشيعي وحسب ، بل كانوا جماعة فكرية ذات نزعة اسماعيلية خاصة بالرغم من ان كتاباتهم الحذرة لا تكشف عن الأمر الا لأولي العلم والإدراك . ومن الثابت ان دعوتهم كانت تهدف الى نشر آرائهم بين العامة ولكن كلمة ﴿ العامة ﴾ عندهم لا تحمل المعنى الذي ألفنا معرفته. واذا ثبت لدينا ان عدة نسخات من رسائلهم كانت توزع سراً في المساجد فالغرض من ذلك ، برأي التعليم الاسماعيلي ، توعيـــة من له القدرة على المعرفة بأن هناك اموراً وراء الشريعة ، هذه الشريعة التي لا تنجم لمعرفة الحقيقة الروحية . وانه لمن الخطأ ان نتكلم هنا ؛ على عادة الباحثين ؛ عن توفيق بين الدين والفلسفة . ففي الباطن طبقات من المعانى تقابل استعداد النفس للتفهم والادراك . وعلى ذلك أسس الاخوان نظامهم المثالي . من الثابت ان دعوة الاخوان كانت تصبو الى التحرير الروحي ولكن هذا لا يعني انهـــا دعوة عقلية او ﴿ لاأدرية ﴾ اذ ان ذلك لا 'يعــد بالنسبة للاخوان ﴿ تحربوا ﴾ بل ينبغي حمل د المستجيب ، الى ان يحيا على شاكلة الله . وهــذه الفلسفة د التعليمية ، هي في عداد فلسفة النبوة .

٢ – ان رسائل الاخوان في البصرة تكاد تشمل جميع فروع المعرفة .
 وتعطي لجهود الجنس البشري معناها وحقها . وهي تتألف من ٥١ رسالة
 ( وقد ظهرت في النشرات المعاصرة رسالة اخرى يظهر انها اضيفت الى تلك.

وسنشير الى هذه الرسالة الثانية والخسين فيا بعد ) وقسموا رسائلهم الى اربعة اقسام : الرسائل التعليمية الرياضية والمنطقيسة وهي اربع عشرة رسالة ؛ الرسائل الماورائية وهي عشر وسائل ؛ الرسائل الماوسية الالهية والفلكية وهي عشر ( او أحد عشرة رسائة با فيها الرسائل الاضافية ) .

ان بعض المعطيات ذات الاصل الاسلامي قد القحت عند الاخوان ، المعطيات اليونانية المتعلقة بخصائص الاعداد . وليس من قبيل الصدفة ان تحتل الحسابية الفيثاعورية مركزاً مرموقاً في رسائل الاخوان ، وان يكون عددها ٥١ رسالة وان تبحث سبع عشرة منها ( ١٧ × ٣ = ٥١ ) في العلوم الطبيعية ( فالرقم ١٧ يلعب دوراً بارزاً في الغنوص la gnose اليهودي . اضف الى ذلك ان الرقم ١٧ يشير الى عدد الاشخاص الذين تكلم عنهم العرفاني الشيعي ( المغيرة ، ) والذين سوف يبعثون إبان ظهور الامام المهدي ويعطى الكل منهم حرفاً من الحروف السبعة عشر التي تؤلف امم الله الأعظم ، وكذلك فان ٥١ متصوفاً ينهلون من بحر الدعين – ميم – سين ، يسهرون على أبواب حران ، وهي مدينة الصابئة والمركز الشرقي الفلسفة الفيثاغورية ) .

وكذلك نجد عند اخران الصفا تلك النزعة التي تكلم عنها جابر بن حيان الرفع مبدأ الميزان الى مصاف المبادىء الماورائية . كل فلسفة وكل علم ما هو الا ميزان على حد قول جابر . فالميزان اذن ( وهو تأمل للأعداد \_ المثلى ) نوع من الممارف يفوق الفلسفة وكل ما تحتويه الفلسفة . وكذلك عند اخوان البصرة فان لكل نظام ولكل علم موازينه الخاصة . والميزان الاعظم هو الذي أشار اليه القرآن ( الآية ٤٨ من السورة ٢١ ) في يوم القيامة ) ثم ان كلمة ميزان تأخيذ غالباً طابعها الشيمي الاسماعيلي . الأمر يتعلق و بالميزان المستقيم ، ( القرآن آية ٣٧ سورة ١٧ وآية ١٨٢ سورة ٢٦ ) ، بهذا التوازن وهذه المدالة التي تشير اليها كلمة و عدل ، مع كل ما فيها من معنى ديني

وفلسفي ذلك انه سيضطلع بالقيام بها إمام القيامة الذي يرجع ايمان الاخوان الى انتظاره).

٣ ــ اما نظام الاخوان فيحتوي على اربع مراتب وفقاً للاستمداد الروحي الذي ينمو مع العمر :

1) الطبقة الاولى منهم شبان يتراوح عمرهم بين خسة عشر وثلاثين ، تنشأ نفوسهم على الفطرة . ٢) امسا الطبقة الشانية فرجال بين الثلاثين والاربعين ، تفتح لهم ابواب الحكة الدنيوية ويتلقون معرفة الاشياء بطريق الرمز . ٣) وبعد سن الاربعين فقط، يصبح بوسع « المستجيب الأعلام الظاهر من ان يطلع على اسرار الحقيقة الروحية المستترة في تنسايا الكلام الظاهر من الشريعة. وهذا النمط من المعرفة هو معرفة نبوية ، ( انظر اعلاه الفصل الثاني، أنه ) . ٤) فاذا نيتف الرجل على الخسين انكشفت له الحقيقة الروحية الباطنية ، وصار يشهد حقائق الاشياء على ما هي عليه ، كالملائكة المقربين ، وينفذ الى اسرار ( كتاب الوجود ، كنفاذه الى اسرار الكتاب المنزل .

ان تنظيم هذه المراتب يقوم على الاستعداد الداخلي وعلى الدرجة الروحية في سياق التعليم الذي يعرض خلاله لرئت الفلاسفة ومنازلهم . وعند الاخوان مزيج من المفاهيم الصابئية والاسماعيلية ، يدرّس فيها ان الاخوان ، كسلفهم، معرّضون التشتت والاضطهاد اللذين ينسالان رجال الله في « دور الستر » Cycle d'occultation .

 الاسماعيلية الثابتة تنسب هذه الرسالة لشياني الأنمة الثلاثة المستورين ، وهو الاسماعيلية الثابتة تنسب هذه الرسالة السيام اسماعيل الذي تنسب اليه الاسماعيلية ) وعبيدالله مؤسس الدولة الفياطمية ( الذي ولد عام ١٧٤ م / ١٧٠ ه ، انظر ص ١٣٤ ؛ ولقيد انقسم الشيعة كا نعلم الى قسمين : الاثني عشرية والاسماعيلية وذلك بعد الامام السابع . ولا يجب الخلط ، كا أشرنا ، بين مبيداً و الستر ، الذي يسري على الأنمة الذين ذكرناهم هذا ، وبين مبدأ والغيبة ، وهي غيبة الامام الثاني عشر عند الشيعة الامامية ) . فالامام احمد ( وهو آخر احفاد الامام الشاني عشر عند الشيعة الامامية ) . فالامام احمد ( الشياني للهجرة ) والقرن التاسع ( الثالث للهجرة ) . والسنة الاسماعيلية تعتبره كذلك مؤلف مجموعة رسائل اخوان الصفا ( او مشرفاً على تأليفها ) . طل هذه الصعوبة التأريخية يمكننا ان نقر عاقال به و إيفانوف ، من انه مئذ عهد الامام كان هناك نواة لهذه الرسائل ميا لبثت ان توسعت مع الزمن حتى اصبحت مجموعة رسائل الاخوان .

اما موقف اهل المذهب السني الحنيف، من اخوان الصفا ورسائلهم، فيكفي لمعرفته ان نذكر بأن الحليفة المستنجد أمر في عمام ٥٥٥ / ١١٥٠ بأن تحرق رسائل الاخوان جميعها سواء الموجود منها في المكتبات الحاصة او العامة (مع مؤلفات ابن سينا). ومع ذلك فقد وصلت كتاباتهم الينا، كما انهما ترجمت الى الفارسية والتركية وكان لهما أثر بالغ على جميع المفكرين والمتصوفين في الاسلام.

#### ٤ - الرازي طبيباً وفيلسوفا

 وشخصية ايرانية فذة . قام برحلات كثيرة. ونعلم عنه انه كان مديراً لمصح الري وقام بهذه المهمة نفسها في بغداد . توفي في مسقط رأسه عام ٣١٣ هـ / ٩٢٥ م او عام ٣٢٠ / ٩٣٢ . ونفضل ان نشير اليه هنا باسم و رازيس ، ٩٢٥ م او عام ٣٢٠ / ٩٣٢ . ونفضل ان نشير اليه هنا باسم و رازيس ، الهدونة باليونانية ، وتمييزاً له عن عدة مفكرين آخرين عرفوا باسم و الرازي ، والمين الموافقة الى ان فيلسوفنا عرف من خلال ترجمة كتبه الطبية الى اللغة الملاتينية في القرون الوسطى باسم و رازيس ، واشتهر بهذا الاسم في الغرب كله أثناء المصر الوسيط (١٠). بقيت مؤلفاته العلمية هي وحدها المعروفة مدة طويلة وهي تبعث على وجه خاص في الطب والكيمياء . اما كتبه الفلسفية ( ويمتر الرازي من أتباع الفيثاغورية) فقد بقيت مفقودة مدة طويلة. ويعود الفضل في اعادة جمع كتبه للمستشرق و بول كراوس ، الذي قوصل الى ذلك من خلال معرفته وأبحاثه عن المذهب الاسماعيلي ( جمع و كراوس ، مختارات من كتب معرفته وأبحاثه عن المذهب الاسماعيلي ( جمع و كراوس ، مختارات من كتب معرفته وأبحاثه عن المذهب الاسماعيلي ( جمع و كراوس ، في القاهرة عام ١٩٣٩ ).

٢ - من الملاحظ حقاً ان المؤلفين الاسماعيليين كانوا دامًا على نقاش وجدال مع و الرازي و لا سيا معاصره ومواطنه و ابو حاتم الرازي » . وهناك انتقادات له بعد موته قام بها و محمد سرخ النيشابوري » و و الذي ناقش قصيدة استاذه ابي الهيثم الجرجاني) و و حميد الكرماني » و و ناصر خسرو » . وقد أفادتنا هذه المناقشات كثيراً ، بذكرها لبعض الاستشهادات الطوبلة القيمة من مؤلفات فقدت في ذلك العصر . يمكننا ان نعتقد ، مسبقاً ، ان هؤلاء الايرانيين ذوي الثقافة العالية قد توفرت لهم الامور والاسباب القيمة بمعلم يتفقون فيا بينهم ، ذلك انهم يواجهون بالفعل نفس الخصوم ، وهم : المدرسيون واهل النص من الاسلام و السلفي » وكل من لف لفهم من أعداء

<sup>(</sup>۱) الا اننا سنشير اليه هنا باسم هالرازي». فاذا اردنا ان نشير الى مفكر آخر يشاركه هذا الاسم ذكرنا اسمه ار كنيته او لعبه فنقول « ابر حاتم الرازي » مثلا الغ ...

البعث الفلسفي، ولكن مع ذلك بقيت اهدافهم متباينة . على انهم كانوا أهلا المخلاف فيا بينهم . فالرازي بمجابهته للاسماعيليين لم يجابه جماعة من النصيين الورعين ، ولا من أعداء الفلسفة المتمصيين بل واجه قوماً كان لهم سعيهم الحثيث في سبيل إثبات قيمة الفلسفة وحقوق الفكر الفلسفي ( ولنا خير مثال على ذلك في تلك الحملة التي شنتها ، ناصر خسرو ، في هذا السبيل ) .

اذا أردنا ان نتقصى أسباب هـندا الخلاف وجدنا أعراضه الاولى في آراء الرازي عن الكيمياء . وان يكون الرازي قد عرف جابراً بن حيات الم لم يعرفه فان آراءهما مختلفة ، وأذا كنا نعلم الصلة الوثيقة بين كيمياء و جابر ، والعرفان الاسماعيلي لأدركنا ان جهل و الرازي ، بعلم الميزان يتضمن التنكر، ان لم نقل العداء ، للمبدأ الأساسي في التوحيد ، الذي أشرنا في ما سبتى الى ان العملية الكيميائية لم تكن الا تطبيقاً مثالياً له . وهكذا تنضح لنا النزعة العامة عند والرازي، في رفضه التأويلات الباطنية والرمزية لأحداث الطبيعة. اننا تجاه نظرتين العالم تختلف احداها عن الاخرى . ولكن ، لما كان كل مؤلف لا يستوفي أفكاره ومقاصده حقها كاملاً من البحث والسرح فان جهوداً كثيرة قد 'بذلت في سبيل التوفيق بين كيمياء و جابر ، وكيمياء و الرازي ، .

" - اما المسائل الرئيسية التي يهاجم الاسماعيلية الرازي من أجلها فيمكن حصرها في اربع : الزمان ، والطبيعة ، والنفس ، والنبوة . ويستهدف هجومهم اولاً المبدأ المميز لفلسفة والرازي ، الاوهو تأكيده على المبادى الحسة التي يقول بأزليتها وهي : الحالق ، والنفس الكلية ، والهيولى الاولى ، والمكان المطلق ، والزمان المطلق . لقد ترك لنا وابو حاتم الرازي ، في احد كتبه تفاصيل مناقشة تستهدف ايضاح قضية اولية : أما هناك من تناقض في النظر الى الزمان على انه مبدأ مطلق؟ ان الفائدة العميمة في هذه المناقشة هي إظهارها التعميز الذي يقيمه الرازي بسين زمان 'يقاس بحركة الأفلاك ،

وزمان لا قياس له ، فلا يتعلق بالافلاك حتى ولا بالنفس الكلية ، ذلك انــه انما يتعلق بعالم فوق عالم النفس ؛ ( ويقول « ناصر خسرو » ، هو الآخر ، ان الزمان مقاس منذ الأزل بحركات الأفلاك ، وان الأزل هو وقت لا قياس له، واذن فلا بدء له ولا نهاية ) .

المناقشة هذه لا تنتهي الى حل ؛ اذ ان المتناقشين لا يتكلمان عن زمان واحد بعينه . فالتمييز الذي يقيمه «الرازي » بين الزمان المطلق والزمان النسبي المحدود يقابل في فلسفة « بروكلس » الأفلوطيني التمييز بين الزمان المنفصل والزمان غير المنفصل كما انه يذكتر بأقوال « الزروانية » في بيلاد فارس القديمة عندما ميزوا في نظريتهم للكون بين « زمان بلا حدود » فارس القديمة عندما ميزوا في نظريتهم للكون بين « زمان بلا حدود » ان الرازي كان متأثراً في هذه النقطة بالذات بفيلسوف فارسي عاش في القرن النالم للهجرة ) هو « إبرنشهري » الذي لا نعلم عن مؤلفاته التا لم من خلال بعض الاستشهادات . وكان هو الآخر شخصية فذة يروي عنه « البيروني » انه طرح كل الديانات المعروفة في زمانه جانباً ليتخذ لنفسه ديانة خاصة » كا ان « ناصر خسرو » يثني عليه اجمل الثناء .

إ - اما فلسغة الطبيعة او ، على الادق ، ذلك العلم المسمى عادة « بعلم طبائع الأشياء »، فان « الرازي ، يذكر، في مقدمة كتاب له في هذا الشأن، ان الفلاسفة الطبيعين قد ذكروا اموراً قيمة « ولكنهم مع ذلك لم يتطرقوا الى البحث في « طبائع الأشياء » ذاتها بل اكتفوا بأن أشاروا الى وجودها وحسب . ولم يبحث واحد منهم في العامل السببي ، او في ايضاح الاسباب والبواعث . ذلك ان العلة ليست من الامور التي تعرف » . هذا الاعتراف بالقصور ، هو نفسه ما يشيره بشدة وعنف الحكيم الاسماعيلي « محمد سرخ بالقصور ، اذ يقول : « ان نثق بأقوال الرازي في امور الطب فذلك محكن ، اما الن نتبعه في غير ذلك فأمر عال » والنظرة التي يعارض بها

« الرازي » تلتقي وتلسك التي يعارضه بها « ناصر خسرو » وهي الحكة الاسماعيلية كلها التي تدور حول الطبيعة . فالطبيعة تولدت من المادة الاول بفعل تأمل عكسته النفس الكلية على المادة » تماماً كا صدرت النفس الكلية بدورها للوجود عن تأمل العقل الاول لذاته . فالنفس، بهذا المعنى هي وليدة العقل الاول ؟ والطبيعة بهذا المعنى نفسه » هي وليدة النفس وتلميذتها . لهذا كان بامكانها ان تتصرف وتقوم بأفعال تأتي شبيهة بأفعال النفس وبالتالي يمكنها ان تكون مبدأ حركة ( وهذا بالذات ما ينفيه « الرازي » ) . فالطبيعة مرآة النفس . من هنا ان الجمال الطبيعي هو في حد ذاته جمال روحي » وان علم طبائع الأشياء يصبح وكأنه علم النفس ذاتها . وهكذا نصل الى مفهوم العلم عند جابر بن حيان بينا يبقى الرازي بعيداً عن ذلك كل البعد .

ه - ان حقيقة الامر هنا تكن في مفهومين مختلفين حول النفس وحول التاريخ العرفاني gnostique للنفس. فتشاؤم ، الرازي » نوع آخر غير تشاؤم الاسماعيلية . يتصور ، الرازي » مأساة النفس في تاريخ رمزي كان له الأثر في شهرته كد مانوي متستر Crypto manichéen والذي يشتم منه تذكر عرفاني دقيق لا مجال لانكاره . لقد استبد الشوق بالنفس ودفعها للتدخل في هذا العالم ، دون ان تدري انها بذلك سوف تزعزع المادة في حركات فوضوية صاخبة من وهنا يرسل الخالق جزءاً من جوهره الالهي وهو العقل لكي يعدد بالنفس الى رشدها ويذكرها بأن هذا العالم ليس عالمها . من هنا تنشأ رسالة الفلاسفة ، ودورهم في إعتاق الانفس والعمل على نجاتها بواسطة الفلسفة ، ودورهم في إعتاق الانفس والعمل على نجاتها بواسطة الفلسفة ، المناسفة عنه كالها الحقيقي .

لكي ندرك رد الاسماعيلية على هذا العرفان Gnose (الرازي) ، الذي غالباً ما يكون رداً شديد اللهجة ، يجب ان نتمثل في ذهننا فكرتهم الخاصة عن العرفان ، تلك التي تروي تغلب الفلك الثالث من افلاك عالم الابداع ، على نفسه، وهو فلك الانسانية الذيهبط الىالدرجة العاشرة نظراً لخطئه وهوسه، ثم خلق هذا العالم كي يساعد أهليه على الانعتاق والنجاة. ويرد وناصر خسرو، على الرازى بقوله أن الاقنوم الثاني من عالم الابداع ، وهي النفس ، لم تهبط الى عالم الطبيعة لكي تكون فيه الصور؛ فهي ما فعلت الا ان عكست تأملها لذاتها على مذه الطبيعة ؟ فظهرت فيها الحركة والحياة . أن الأنفس الجزئية اعضاء في عالم الابداع الخاص بالنفس الكلية ، ولكن النفس الكلية تبقى مع ذلك متميزة عنها . وبعد ، ألم 'يرجع ارسطو نفسه ، في نهاية • كتاب التفاحة ، ، الى النفس الكلمة باعتبارها سيدة ارواح الفلاسفة ؟ فكيف تؤول النفس الكلية اذن الى مجموع الأنفس الجزئية ؟ الطبيعة عند الاسماعيلية هي مرآة النفس ؛ والنفس بجاجة الى الطبيعة كعضو خاص من اعضائها ، حتى تتعرف الى ذاتها ، وتدرك هـذه الذات . والكائن الذي يكون في وضع التعرف الى ذاته ، وادراك كنهها ، يفترض از دواجية فى كمانه . على ان هذه الازدواجية ليست ( الشر ) / فالطبيعة ليست شراً بل انها الوسيلة الـــــــق تساعد على تقليص الشر الذي كانقد أصابها في فترة ما قبل الأزل. ( الفرق واضح هنا بين العرفان الاسماعيلىوالعرفان عند الرازى ) 'سنَّة الوجود هذه، هي التي تدبُّر وتشرف على سير الادوار والحقب في هذا العالم ؟ وفيها يكمن مر علم المعاد Secret de l'eschatologie . وبالتالي سر فترات النبوة .

٦ - نصل لى صميم الحلاف موضوع حديثنا وهو موقف و الرازي ، من النبوة . فهو يعود الى مهمة الفسلاسفة في ارجاع الانفس الى رشدها ، تلك الانفس الغارقة في بحر من السبات والغيبوبة . ويرد الاسماعيليون بقولهم : ان توعية هذه الانفس امر فوق طاقة الفلاسفة وهو يحتاج لإرشاد الانبياء وأقوالهم . ألم تكن معاشر الفلاسفة بجهولة في اغلب الاحيان من قبل العامة ، ومضطهدة من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفة تتيه ، بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفة تتيه ، بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفة تتيه ، بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفة تتيه ، بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفة .

الموت ، في هذا العالم وهي نفسها تلك الشياطين التي تسول الكبرياء والعظمة للناس وتجعل منهم أنبياء عرضاً وصدفة . لقد تكلم و الرازي ، بانفعال بالغ عن خداع الانبياء ومكرهم الشيطاني ( وقد يكون لأقواله هذه أثر في تأليف المقالة المقدية اللاذعة و الدجالون الثلائة ، التي لاقت استحساناً بالفيا عند العقلين في الغرب منذ و فردريك الثاني ، حتى و هوهنستوفن ، ) . وهنا يسأل الاسماعيليون : لماذا تعرض الانبياء كلهم التنكيل والاضطهاد والتمذيب من قبل ذرية و ابليس ، أولئك الأبالسة في صورة البشر والذين ناضل الانبياء جمعاً ضدهم ؟

لقد نادى و الرازي ، بقوة وحزم ، به و مساواة ، بين البشر ، ثابتة لا تتحول . البشر كلهم متساوون ، ولا يعقل ان يكون الله قد اختسار بعضا منهم لكي يعهد اليه بالرسالة النبوية . أوليس لهذه النبوة الا أسوأ النتائج من اقتتال وحروب تتستر تحت راية المعتقدات والمذاهب الفسارغة . وتجب الاسماعيلية على ذلك بأن هذا ما يجب فعله بالذات: ان نقود الناس الى ما وراء النص الحرفي لهذه المعتقدات . فاذا كان الناس الهلا لإدراك التأويل الباطني وفهمه ، لتبين لهم ان كل دين من الديانات له وضعه المعين ورتبته المعينة دون تمارض ولا تقارب ومهما يكن من أمر الرازي ودعوته للساواة، أفلا يؤكد والفلاسفة انفسهم ، أليسوا على خلاف فيا بينهم؟ ألم يرتكبوا كذبا او خطأ؟ والمفلاسفة انفسهم ، أليسوا على خلاف فيا بينهم؟ ألم يرتكبوا كذبا او خطأ؟ الصواب ، فقد بذل كل من الفلاسفة جهده ، وبحرد بذله لهذا الجهد ، فهو يسير في طريق الحقيقة » ( ان البحث عن الحقيقة لهو أثن من الحقيقة نفسها، يسير في طريق الحقيقة » ( ان البحث عن الحقيقة لهو أثن من الحقيقة نفسها، يسير في طريق الحقيقة » ( ان البحث عن الحقيقة لهو أثن من الحقيقة نفسها، يسير في طريق الحقيقة » ( ان البحث عن الحقيقة لهو أثن من الحقيقة نفسها، يستول و ليستنع Lessing » فيا بعد ) .

ان الفائدة العميمة في هــذه المجادلة تكن في ان الاختلاف ليس اختلافًا مبتذلًا بين العقلانية ، والفلسفة ، والفقه بالمعنى الديني الشائع . انــه اختلاف اكثر عمقاً وأصالة بين فكر ديني باطني ، تعليمي Initiatique ؛ وبين إرادة معادية لكل ما يتضمنه هذا الفكر . ان الحملة التي شنتها و الرازي ، في كلامه على المساراة بلغت من الحدّة مبلغاً انقلبت معه على صاحبها ، ذلك ان الرازي يعيى تماماً تقرّقه الشخصي . وقد وجد حياله خصوماً ليسوا برجال فقه ولا يجهابذة شريعة ، حتى ولا فلاسفة ورعين يسالمون أولئك ، ولكنهم كانوا رجالاً تعليمين ، ويعلمون حتى العلم ان الحقيقة الروحية لا يمكن ان يدركها و يستوعبها جملة الا خيار القوم وصفوتهم فهم وحدهم قادرون على ذلك . واحداً بواحد . وهناك حقائق روحية تمنح المصطفى قوة على الاندفاع نحو واحداً بواحد . وهناك حقائق روحية تمنح المصطفى قوة على الاندفاع نحو و قياماته ، Ses résurrections ، والسواد الاعظم من الناس ، لا يمكنهم ، لأسباب خارجة عن نطاق واقعهم الحياتي في هذا العسام ، ان يستوعبوا الا لاسباب خارجة عن نطاق واقعهم الحياتي في هذا العسام بالثورات والفتن التي النص الحرفي الظاهر ويجدوا فيه حججاً ودوافع القيام بالثورات والفتن التي تؤدي الى طفيان وظلم أسوأ من ظلم الشرائع التي أتى بها الانبياء جميعاً .

هذا هو بالتالي معنى ذلك الاسلام الذي يدعى بـ و الاسلام الباطني ، والذي ينضح لنا الآن ، بعد ان كنا قد استهلينا به دراستنا هذه ، مع تلك و الفلسفة النبوية ، التي تفرّغ الشيعة لتوسيعها ومعالجتها . اما فترة النزاع بين الرازي والاسماعيلية فقد كانت من أروع فترات الفكر الاسلامي .

#### ه \_ فلسفة اللغة

١ - في مجمل الفكر الاسلامي مضار طريف ومشوق ، نجد فيه الخطوط والملامح المدروسة حتى الآن جميعاً . فمنذ القرن الاول المهجرة درس السريان والفرس شروحات ارسطو ، التي راجعها الرواقيون والافلاطونيون المحدثون.
 كا ان • ابن المقفع ، ، الاديب الشهير الذي ارتد عن المزدكية الى الاسلام ،

والذي كان صديقاً و للخليل بن احمد ، يستر للخليل هذا الاطلاع على كل ما كان في اللغة الفهاوية من ابحاث لغوية ومنطقية . الا ان طبيعة اللغات السامية وفرت للتأمل الفلسفي مواضيع جديدة لا تنضب. والعرب ينسبون علم النحو الى و علي بن ابي طالب ، اول الأثمة الشيعة . والحقيقة اننسا اذا نظرنا الى كتاب و سيبويه ، ، وقد كان تلميذاً للخليل بن احمد ، لوجدنا، عملا ناضجا ومجهوداً عظيماً ، يمكن مقابلته و بقانون ، ابن سينا في الطب . ومن الفريب ان يكون واضع علم النحو العربي من اصل فارسي ( سيبويه، توفي عام ١٦٩/ ، كتب مذكراته في شيراز من اعمال فارسي ( سيبويه، توفي عام ١٦٩/

لا زلنا نجهل اول من توسع في هـذا العلم . على ان المهم في تاريخ الفلسفة هو ان نمرف كيف توسعت ، على هذه القاعدة وهذه الأسس، اعمال مدرستي البصرة والكوفة. فبالرغم من اختلاف هاتين فهما تشكلان مدرستين فلسفيتين ونظرتين في الكون تختلفان من حيث الجذور العميقة .

7 - فاللغة بالنسبة لمدرسة البصرة ما هي الا مرآة تمكس بدقة وأمانة الطواهر والاشياء والمفاهيم . وينبغي ان نرى فيها بالتالي القواعد نفسها التي يحري عليها الفكر في الطبيعة والحياة . من هنا الاهتام بأن يكون لكل نبرة ، وكل كلة ، وكل جملة ، أساس ترتكز اليه من حيث حقيقة صورها والمواقع التي تحتلها . لقد كانت المهمة الاساسية ، والاكثر صعوبة في مدرسة البصرة ، في إيجاد الصلات المتبادلة بين اللفظ والمنى؛ وكان عليها ان تدخل اللغة بكاملها في قوالب عقلية ومنطقية وان تظهر القواعد المتبعة في ذلك . وان تبين ان الشواذات والانحرافات ما هي الا اعراض ظاهرية وان لها في ذلك اسباباً عقلية . وقد أخضع النحاة العرب اللغة الى قواعد تطبق بشكل علم ، شأنها شأن علوم الطبيعة ، والمنطق وعلم الاجتماع ، دون ان يغصلوا مع ذلك بين علم الصرف وعلم النحو، وهذه القواعد سارية المغمول أينا كانت.

لا شك في ان اللغة الحية المتداولة لا تحتمل مثل هدنه الـ و تليولوجيا ، الشاملة نظراً لتشعبها واتساعها فيظهر فيها بعض الشواذات. لهذا كانت اعادة بناء التخطيط النحوي امراً شاقاً ومعقداً ؟ اذ ينبغي لفت النظر اذ ذاك الى وجود الشذوذ في الاشياء نفسها . وتتعلق الابحاث الاوليـــة في استخلاص و الاصول ، . ووجد نحاة البصرة ان من حقهم ان يتمسكوا بهذه والاصول وان يرفضوا منها كل ما لا يبرره التفسير العقلي. فاذا كان هناك بعض الاصول المسلم بها ، لاعتبارات خاصة ، فان هذا لا يعني ان لنا ملء الحق في ان نصيغ على غرارها او قياسها اصولاً اخرى .

٣ ــ اما مدرسة الكوفة فعلى النقيض من هذا التشديد راحت تعالج نوعاً من علوم اللغة يتفق وذلك العلم الشيعي الذي عرضنا له فيما سبق ( الفصل الرابع) ١) مظهرة نوعاً من الميل الملحوظ نحو ما سمناه بـ «سلسلة العلل المخالفة» Séries causales anomalistiques . Séries causales anomalistiques المكان الذي اختمرت فيه الأفكار الشيعية . اما بالنسبة لمدرسة الكوف. ، فان النراث العربي، وما هو عليه من غنى واتساع ووفرة ، ليصلح ان يكون يؤدى ذلك الى التضحية باصول مسلّم بها في التراث العربي ؟ ولذلك قبل ان القواعد الكوفية في علماللغة اذا قيست بالقواعد البصرية المتشددة لم تعد قواعد علمية ، بل هي بالاحرى مجموعــة من الاحكام الخاصة ، تطلق على كل حالة بعينها ٬ وتصبح كل حالة خاصة حالة نوعية . وكان في مدرسة الكوفة تلك الخشنة من القواعد العامة والاسباب الموحَّدة يقابلهـــا ميل نحو التنوع يعطى اعتباراً للفردي ٬ والاستثنائي٬ والاصل الواحد . ولما كانوا بدورهم على اهتمام لايجاد صيغ وأوزان فقد ضاعفوا هذه الأوزان الى ما لا نهاية . وفيها كان نحاة البصرة 'يعرضون عن كل اصل او وزن لا 'يبَرَّر خلافه للقماس عقلماً، لم يكن نحاة الكوفة يأخذون بذلك ، ذلـك ان التراث العربي بأجمعه ، عندهم ، كما ورد عند الاعراب ، هو المصدر والاصل للنحو والقواعد وكل و اصل ، سمع في الكلام العربي ، يمكن اعتباره العلام العربي العديم ما قبل الاسلام ، وفي الادب العربي ، يمكن اعتباره اصلا اساسياً وذلك لمجرد وروده في اللسان العربي القسديم . وكل شذوذ عن القساعدة يصبح والحالة هسذه اصلا بذاته ، اي ان مبدأ الشذوذ نفسه له اعتباره .

ان و غوتولد ويل ، ( الذي لخصنا لآرائه السديدة فيا تقدم ) يرى ان نقابل بين اختلاف مدرستي البصرة والكوفة ، وبين اختلاف مدرستي الاسكندرية و و برغاما ، ، ويرى في ذلك صراعاً بين اهل القياس واهل السماع . هذه المقابلة لا تهدف في الواقع الا للنهج الفكري ، اذ ان المادة اللفظية تختلف جدرياً عند الفريقين . زد على ذلك ان الخلاف بين النحاة اليونانيين لم يتعدى كونه خلافاً علمياً ، بينا كان موضوع الخلاف في الاسلام خطيراً وبعيد المدى لا يطال الاحكام الحقوقية ، وعلوم الفقه فقط ، بل قد يتعلق به تفسير بعض من آيات القرآن او من التراث الديني والاحاديث . ولقد أشرنا الى الروابط بين الفكر الكوفي وبعضالنواحي من العلوم الشيعة. ولنذكر ايضاً ان هناك تقارباً بينه وبين بعض الامور الرواقية باعتباره ولنذكر ايضاً ان هناك تقارباً بينه وبين بعض الامور الرواقية باعتباره ولنذكر ايضاً بالفرد ، ( Herméneutique de l'individuel ) . اما ان يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض إن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض إن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض أن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض أن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض أن دل على امر يتجاوز بكثير الحدود البسيطة لفلسفة اللغة .

إلى من الحق ان نحصر فلسفة اللغة في الاسلام ، وفي ذلك العصر، عدرستي البصرة والكوفة فقط . و فيزان الحروف ، عند جابر بن حيان ، والذي أشرنا فيما تقدم الى مبدئه وسنته ، يمثل من وجهة اخرى ، وبالتأثير الفمال الذي كان له ، عنصراً اساسياً من عناصر فلسفة اللغة هــــذه . هذه الوجهة الاخرى ، هي تلك التي تعلن النظرية الجابرية من خلالهـــا انضواءها تحت راية النراث العرفاني في الاسلام ، هذا النراث المناثر هو الآخر بالمرفان

القديم وبالتراث الفيثاغوري المحدث. ولقد أشرنا الى القرابة الحيمة بين نظرية و المنيرة ، المرفاني الشيعي، وبين نظرية و ماركوس ، العرفاني Gnostique ( أن جسم الحقيقة مكوّن من الحروف الأبجدية ) . وتدل اشكال الحروف وترتيبها في الكتاب الفارسي القديم و أم الكتاب » ( راجع ص ١٥٣ وما يلها ) على ترتيب الكائنات الساوية والأنمة الشيعة وفقال اللارجة والرتبة . (وهناك تفسير مماثل أوّلت به الحروف الرمزية التي نراها في افتتاحيات بعض السور القرآنية ) وهكذا، فإن التراث القديم كله ينظر للإمام و جعفرته على انه واضع علم و الجنر ، وسيذهب و البوني ، (المتوفي عام ١٦٢٦ / ١٢٢٥)، فيا بعد ، الى ابداء مثل هذه الاعتبارات : و اعلم ان اسرار الخالق ، وموضوعات علمه، والحقائق اللطيفة والكثيفة ، والامور العليا والامور الدنيا هي على نوعين : فهناك الاعداد ، وهناك الحروف . فأسرار الحروف هي في الاعداد ، وما ظهور الاعداد الا في الحروف . فالاولي هي حقائق العالم العلوي المنطق بالذوات الروحية ، اما الثانية فتتعلق بحلقة الحقائق المادي العلوي المنطق بالذوات الروحية ، اما الثانية فتتعلق بحلقة الحقائق المادي وصيرورتها » .

ولكن و الجفر ، يقوم اساساً على علم الابدال. وابدال الحروف في الاصول العربية كان مطبقاً بجذافيره في اول الحلقات الشيعية العرفانية Gnostique . ولقد رأينا ( الفصل وما مذهب و الميزان ، الا امتداد لتعاليمهم وأقوالهم . ولقد رأينا ( الفصل الرابع ، ۲ ) مثلاً على استعال ذلك في و كتاب الجيد ، لجابر بن حيان . إن قيمة هذا العمل وتطبيقه بهذه الصورة على اصول اللغة وجذورها يرتكز دوما الى المبدأ الجابري الذي ذكرناه سابقاً والذي هو مبدأ اسماعيلي بصورة عامة: عندما تتصل النفس الكلية بالطبيعة ( الستي هي باللسبة لناصر خسرو مرآة النفس ) تضفي على هذه الطبيعة شيئاً من تا لفها وانسجامها الذاتي ؛ ثم تولد بعد ذلك اجساماً خاضعة للعد والكم ( وهذا الموضوع بالذات عالجه ابو يعقوب السجستاني ، وعرض له بوضوح وجلاه ) بالطريقة ذاتها هذه ، تفصح النفس عن انسجامها وتلاؤمها بواسطة اللغة والموسيقى ، وهدذا يفترض وجود صلة

حميمة بين طبيعة الجسد وطبيعة اللغة (كما ان الموسيقى هي تلاؤم وتوافق بين النغم الايقاعي وملمس الوتر). لهذا يستبعد جابر بن حيان ان تكون اللغة وليدة الاتفاق والاستنباط ؟ فاللغــة ليست بعرض ، وليس هناك من نظام وقواعد تفسرها لنا ، انها ناشئة عن سريرة النفس الكلية وطويتها .

ه – لذلك فان ﴿ ميزان الحروف ﴾ عند جابر بن حيان من هذه الوجهــة العرفانية بالذات ، يؤدي بنا ، باعتباره نوعاً من فلسفة اللغية ، الى شواغل النحاة الفلاسغة الذين أشرنا اليهم . وهذا ما أشار النه الفقيد دبول كراوس، في هذه الاعتبارات التي نعرض لها هنا بايجاز . ان ما نعلمه من انتقال الفلسفة المونانية الى رجالالفكر في الاسلام يخولنا ان نربط مباشرة بين أقوال جابرين حمان وأقوال افلاطون حول هذه القضية. لقد اظهر وبول كراوس، المبادى. المشتركة بين د علم الميزان ، الجابري من جهة ، الذي يتضمن تحليــ لا لمفردات اللغة ، وبين كتاب و كراتيل le Cratyle ، من جهة ثانية ( حيث يعرض افلاطون بلسان سقراط فلسفته في اللغة ، والتي تقوم على مبادىء شبيهة بتلك التي يقول بها جابر ) وكتاب ( طماوس le Timée ) ( الذي قارن فيه بسين العناصر الطبيعية ومقاطع الحروف). ونرى النزعة نفسها عند الفيلسوفين في ما يتملق بالبحث والتركيز على ﴿ اصل ﴾ الكلمة الذي تدل طبيعته تماماً على طبيعة الشيء المعني" . ان ما يرمي اليه جابر ، وإن كان قد اقتبس معظم مواد عمله عن النحاة العرب ، ليتجاوز إطار علم النحو الضيّق ( والامر نفسه يمكن ان يقال عن الخلاف بين مدرستي البصرة والكوفة ) . وهــذا المقصد الذي رمى اليه ، هو ما جعله يهتم بنوع خاص بابدال الحروف التي تؤلف اصل المفردات العربية ( من ثنائي وثلاثي ورباعي وخماسي ) .

وتنبغي الاشارة الى انه نظراً لما هي عليه حالة الاصول في اللغات السامية من جمود وتجريد فان تشريح المفردات وتحليلها يتم على نحو أسهل من اللغـــة اليونانية . ( فالخط العربي لا يشير الا للحروف الساكنة ، وبالتالي فان المقطع بحد ذاته لا يمكنه ان يكون حرفا وكلمة في آن واحد كما هي الحال في المقطع اليوناني ، الذي يرتبط في نفس الوقت ارتباطاً وثيقاً بالحروف الصوتية ) ينجم عن ذلك ان معظم الاصول المتأتية عن طريق الابدال موجودة بالفصل ، وهكذا تلتقي نظرة جابر في هذا الموضوع مع نظرة النحاة العرب الذين حاولوا و ان يرفعوا من شأن مبدأ إبدال الحروف الى ان يجملوا منه نظاماً لغويا جديداً قادراً وحده على ايضاح اشتقاق المفردات بعضها من بعض » . وقد أدت هذه المحاولة بالذات الى ما يسمى « بالاشتقاق الأكبر » أي « النظرية التي تجمع تحت معنى واحد كل الاشتقاقات المكنة لأصل واحد » . وذلك ما قام به « ان جنسي » (المتوفي عام ۲۹۲ / ۲۰۰۱) وهو عالم لغوي بالاضافة الى اشتغاله بالفلسفة واللاهوت ، وقد قام بتغيير عميق في بنية اللفسة العربية .

7 - كان لهذه الابحاث التي يسترتها طبيعة اللغات السامية ، أثر بعيد على الفكر الصوفي في المصور التي تلت ، لهذا يحسن بنا ان نفكر هنا كيف تغلغلت جذورها في ذلك الفكر ومتى تم ذلك . اذ ان مشاكل الكتابة واللغة قد شغلت كثيراً من كبار الفلاسفة . حتى ان احمد ابن الطيب و السرخشي ، وهو تليذ الكندي ، استنبط أيجدية مؤلفة من اربعين حرفاً لاستعالها في نقل اللغات الاجنبية ( من فارسية وسريانية ويونانية ) . اما الفارابي وهو الذي درس النحو على العالم اللغوي و ابن السراج ، حيث كان يعلمه مقابل ذلك المنطق والموسيقى ، فقد وضع قواعد عامة تجري على و لغات الامم جيماً ، وأوجد صلات وروابط بين علم اللسان وعلم المنطق . كما اننا نجد عند و ابي وأوجد صلات وروابط بين علم اللسان وعلم المنطق . كما اننا نجد عند و ابي وأوجد اللاسفة الذين ينظرون الى المنطق على انه نوع من علم النحو الشامل . كما هذه المحاولات التي دفع اليها التعقيد اللغوي في الحضارة الاسلامية هي مظهر اصلى وجوهري نادراً ما يُطفت النظر الله في الفلسفة الاسلامية .

١ - عاش خلال القرنين العاشر والحادي عشر للميلاد ، ومما العصر الدمي للرياضيات والعادم الطبيعية في الاسلام ، رجل من ألمع رجالات الفكر هو ابو ريحان محمد بن احمد البيروني . كتب في التاريخ وفي الديانات المقارنة ، وأرّخ لبعض الحوادث ، وألتف في الرياضيات وعلم الفلك . وكان لمؤلفاته هذه ، التي لا تقدّر بثمن ، صيت شائع في الشرق والغرب .

ينتمي و البيروني ، الى ما يسمى بإيران الخارجية . ولد في عام ٣٦٢ / ٩٧٩ قرب مدينة خوارزم حيث قضى الشطر الاول من حياته في دراسة العلوم المختلفة لا سيا الرياضيات التي درسها على يد الاستاذ وابي نصر المنصور». ثم قاده ترحاله فيا بعد الى جرجان ومدن اخرى من بلاد فارس . ولما تم فتح خوارزم على يد و محمود الغزنوي ، رافقه و البيروني ، الى بلاد الهند ، إذ كان على صلة وثيقة بهذا الرجل . وعاد ابو ريحان بعد ذلك الى و غزنة ، حيث قضى بقية حياته منصرفا الى الدراسة ، الى ان توفاه الله عام ٢١ ه م ١٠٣٠

٢ – كان من نتيجة الحملة الدموية التي قادها محود على بلاد الهند ، تلك التفاصيل التي جمها فيلسوفنا الذي كان برفقته ، والتي كانت له بمشابة مادة لكتاب ضخم . فكتاب و البيروني ، عن الهند لم يكن له مثيل في الاسلام في ذلك المصر . وقد بقي مرجعاً لمساكتب بعده عن الديانات والفلسفات الهندية . ( أشار المؤلف فيه الى ما تبينه من توافق وتلاؤم بين الأفلاطونية الفيثاغورية ، والحكة الهندية ، وبعض النواحي من التصوف الاسلامي ) .

وينبغي ان نشير ايضاً الى و تاريخ أزمنة الشعوب القديمة ، وهو كتاب ذو أهمية بالفة ، وفريد من نوعه ، ثم الى رسالة طويلة في الرياضيات والغلك والتنجيم كتبها البيروني بالعربية والفارسة في أواخر حياته (نشرها و مجمايي) في طهران سنة ١٩٤٠ بعنوان و كتاب التفهيم »). وقد بقي هذا المؤلف طيلة قرون عديدة النص المرجع في هسنده المواد التي عالجها . اما كتاب و الجماهير » فيعد أقدم مؤلف في علم المعادن كتب بالعربية ؛ وفيه ايضاً يظهر و البيروني » براعة فائقة في جمع الوثائق . فقسد جمع كل ما كتب عن علم المعادن في بلاد اليونان والهند » بالاضافة الى ما كتب في بلاد فارس وفي الاسلام. وتجدر الاشارة ايضاً الى وكتاب التوحيد ، وهو يبحث في الجغرافية ، وكتاب الضخم و قانون المسعودي » الذي له في علم الفلك وتأريخ الحقب ما لقانون ابن سينا في الطب من شأن وباع ، والذي لم ينقصه الا ان يترجم الى اللاتينية حتى ينال شهرة و قانون » ابن سينا وذياع صيته . وأخيراً نذكر وكتاب الصيدلة » وبعض الرسائل القصيرة ، وتبادل في الأسئلة والأجوبة بينه وبين ابن سينا حول مبادى الفلسفة الطبيعية عند المشائين . وقد ضاع عدد من مؤلفاته بينها رسائل تبحث في الفلسفة .

" — ان الرسائل التي تبادلها البيروني مع ابن سينا تشهد بأنه لم يكن فقط مؤسس « علم المساحات الارضية » géodésie » وانسه كان رياضيا » وفلكيا وجغرافيا ولنويا بل كان ايضاً فيلسوفا . ولقسد مالت به نزعته العميقة في فلسفة الطبيعة نحو الملاحظة والاستقراء ونحو معارضة كثير من المواضيع الفلسفية الارسطاط السية » ثم الى تبني بعض وجهات النظر التي قال بهسا « الرازي » . وقد ذهب الى حد تأليف جدول بأسماء مؤلفات هذا الاخير » وأعجب « البيروني » بمذهب « الرازي » حول فلسفة الطبيعة ولكنه عارضه في نظرته للامور الدينية .

علينا ان نظهر ما عند البيروني ، من « فلسفة التاريخ » التي تبدو في ثنايا كثير من مؤلفاته . فهو اذ ادرك طبيعة بعض النباتات القديمـــــة المطمورة ، والطبيعة الرسوبية لبعض الاراضي والبقاع الصخرية التي شاهدها ، فقد اقتنع بأنه ثمة انقلابات كثيرة وتصدّعات اصابت القشرة الإرضية في عهود سابقة من التاريخ ، تاركة بحاراً وبحيرات مكان الارض اليابسة . وبتطبيقه لهذه الملاحظات على ميدان التاريخ البشري فقد توصل الى نظرية في العهود التاريخية شبيهة بتلك التي يقول بها و اليوغا ، les yugas في المفاهيم الهندية . ولقد كان و البيروني ، على يقين بأن الانسانية تسير في كل عهد نحو نوع منالانحلال، والمادية التي لا تنفك تتضخم حتى يحل بأهلها واقعة او مصية كبرى يكون فيها القضاء على حضارتهم ، ثم يرسل الله من بعدها نبياً جديداً لكي يبتدى، عبداً جديداً لكي يبتدى، عها جديداً في التاريخ . ولا شك في ان بين هذه النظرية وتلك التي نادت عها الاسماعيلية ، في نفس العصر ، علاقة أكيدة نحن مدعوون للتعمق بها .

### ٧- الخوارزمي

علينا ان نشير ولو بايجاز الى مفكر معاصر للبيروني ومواطن له . هو محمد بن يوسف الخطيب الخوارزمي (المتوفي عام ٣٨٧ / ٩٩٧). اشتهر والخوارزمي بموسوعة ضخمة له بعنوان و مفاتيح العلوم » ( نشرها فان فلوتن ، ليدن ١٨٩٥). تقسم هذه الموسوعة الى قسمين كبيرين : يبحث الاول منها في العلوم الاسلامية ( الحقوق الفقهية ، وعلم الكلام ، والنحو والكتابية ، والتراث القديم ) اما القسم الثاني فيبحث على التوالي بعلم المنطق والفلسفة والطب والحساب والهندسة والفلك والموسيقي والكيمياء .

## ۸ - ابن الحيثم

١ حاش في اوائل القرن الحادي عشر للميلاد ( الحامس للهجرة ) مفكر
 من ألمع الرياضيين والفيزيائيين في العصر الوسيط ، هو ابو علي محمد بن الحسن

بنالهيثم (عرف عند المدرسين اللاتين باسم « Alhazen ») ويلقب بـ «بطليموس الثاني » ولد في البصرة ، وقضى القسم الاكبر من حيات في القاهرة ، وتوفي عام ٢٠٠٠ / ١٠٣٨ وله من العمر ست وثمانون عاماً . كان ابن الهيثم شديد الاعتداد بالتطبيق العملي لمعارفه الرياضية حتى ان فكتر بقدرته على تنظيم المياه النائجة عن فيضان النيل . ولما دعاه الحاكم بأمر الله ، الحليفة الفاطمي السادس ( ٣٨٢ / ٣٩٦ – ٤١١ / ١٠٢١ ) لكي يقوم بهذه المهمة ، ادرك ابن الهيثم عدم مقدرته على ذلك وعبث القيام بهذا المشروع . واذ غضب عليه الحليفة بعد إخفاقه هذا، اعتزل الناس وانصرف الى اعماله العلمية حتى وفاته .

كان لابن الهيثم دور مهم في علوم الفلك والنجوم، والبصريات. اما آراؤه ونظرياته الفلسفية فعلينا ان نستخلصها عن طريق القياس. فقد كان ذا ثقافة فلسفية واسعة ، درس بشغف كلا من ارسطو وجالينوس ( ولكن مؤلفاتــه الفلسفية ضاعت للاسف، او بقيت محطوطة ككتاب و ثمرات الحكمة ، ).

٢ – اما التحسين الذي أدخله ابن الهيثم على النظرية الفلكية فيمكن ان نذكره على الوجه التالي: بقي الفلكيون في الشرق مدة طويلة لا يهتمون لتحديد مفهوم الأفلاك السهاوية. وكان همذا شأن ابي العباس و الفرغاني من ( الذي عرف عند اللاتينيين بامم و Alfraganus » ) وهو فلكي ايراني من ترانسوكسيان ، كا كان همذا شأن ابي عبد الله محمد البتتاني ( المعروف بود ميان ، كا كان همذا شأن ابي عبد الله محمد البتتاني ( المعروف بود مان عائلته بديانة الصابئة. نقول بدوائر مثالية وهمية تمثل حركة الاجسام الساوية .

ولكن العالم الفلكي الصابئي ( ثابت بن قرة ) وضع كتـــاباً أشار فيه الى ان الساوات ذات تكوين طبيعي يمكن ان يتفق مع مـــــا ورد في تصنيف ( بطليموس ، لنظام الكون . وكان ( ابن الهيثم ، فيا بعد ، اول من أدخل

على هذه الاعتبارات الفلكية البحتة نظرية ارسطو عن الكواكب السهاوية . ان الفائدة العميمة في هذا الموقف تعود ، من جهة ، الى ان ابن الهيثم يطرح المشكلة على نحو علم طبيعي سماوي، (على انه علم طبيعي كيفي في جوهره) على أثر و بطليموس ، وفرضياته عن الكواكب الذي يعود بدوره لعلم طبيعي سماوي ناجم عن طبيعة الجوهر الذي يكون السماء، ولم يقم الا بأن استماض بعلم الطبيعة الذي قال هو به بدلاً من نظرية وارسطو، ولكن مذهب وبطليموس، في الطبيعيات السماوية التي تتفتى ونظرية الدو ابيسيكل Epicycles ، والدوائر المتفافة يهدم بكل بساطة طبيعيات و ارسطو ، السماوية . ذلك ان هدف تفترض ، في الحقيقة ، نظاماً من الكواكب المشتركة المركز ، وهذا المركز المشترك هو مركز الارض .

كلما أكد المفكرون في الاسلام على تمسكهم بالطبيعيات المشائبة، او كلما قصدوا إصلاح المشائية الحــالصة ، نتج عن ذلك صراع شديد مع مذهب « بطلموس » . هكذا كانت الحال في الاندلس ، حث نشأ عن هذا الصراع نظام ﴿ البطروجي ﴾ ﴾ الذي استجاب لأمساني ﴿ ان رشد ﴾ والذي حاول حتى القرن السادس عشر ان يحل محل نظام و بطليموس ، . هـذه المشكلة هي في قرارتها مشكلة فلسفية جوهرية. ( انها مشكلة في فلسفة النظرة الشاملة للكون ) . اذ تتملق القضية قبل كل شيء بنظرتين مختلفتين للعالم ، وشعورين نحتلفين نحو الكون ونوع الوجود في هــذا الكون . وإذ يحدد كل من الفريقين عدد العقول الملائكية الحركة السماوات بالنسبة لعدد الأفلاك حيث يجب تقسم الحركة الكلية لكل كوكب ضمن حركات الأفلاك هذه ، اصبَّحت اللامركزيَّة التي تكلم عنها ﴿ بطليموس ، في نظامه عائدة هي الاخرى الى علم الملائكة . الهيم ، على اثر الاسكندرانين ، والافلاطوني المحدث و سنبليكوس ، . ان وجود هذا الفلك التاسع يفرض نفسه عندما نقر بوجود ما يسمى بـ و مبادرة نقطة الاعتدال ، La précession des équinoxes ، فهو فلك الافلاك ، اي الفلك الذي يستوعب الافلاك البــاقية ، وهو خال من النجوم ، ويتحرك مجركة يومية من الشرق الى الغرب ، وينقل هذه الحركة الى عالمنا .

لقد وقف المشاؤون والمسلمون المحافظون في الاندلس موقفاً معادياً من هذه الطبيعيات الساوية . وذلك لأسباب تختلف عند كل فئة منهم . وعندما أحرقت مكتبة احد الأطباء الذي اتهم بالكفر والإلحاد عام ١٩٩٢ شاهد احد تلاميذ دان ميمون فقيها يرمي بين اللهب بنسخة عن كتاب ولابن الهيثم يبحث في علم الفلك . وعلى عكس ذلك فان و الاشراقيين ، في إيران لم يتمكنوا من الاكتفاء بفلك واحد ( الثامن ) يضم الكواكب المتعددة . ولكن عند هؤلاء ، لم يحد علم الملائكة من انطلاق علم الفلك بل ان و الأبماد ، نفسها لعلمهم عن الملائكة ، هي التي جعلتهم يتحسسون الآفاق الواسعة لعلم الفلك ، الذي ، بالرغم من ثورته على النظرية التقليدية القديمة ، لم 'يخل الآفاق اللامتناهية من سكانها الروحانين .

٣ - هذا التعلق نفسه بنظرية الكائنات الروحية يظهر لنا في الدور الذي لعبته رسالة ابن الهيثم و في البصريات ، التي عرفت في العصر الوسيط اللاتيني باسم: وكتاب المناظر، (« Alhazen » و البصريات » في سبعة مجلدات يضاف اليها رسالة في و الجسيات ، تبحث في انحراف الاشعة الفضائية ، الطبعة الاولى الإنعاس على مرآة كروية اذا عرف مكان الشيء والعين وبعدهما عن المرآة . وعلى كل حال فان نظريته في الاحساس البصري ، كان لها تأثير بالغ لتضمنها على آفاق وامتدادات لا يمكن ان تنسب الى حيوية ملكات الادراك الحسي . ويمكن القول ان نظام الكون التراتي ، عنسد و دنيسيوس الأبروياجي ، و مناظر ، ابن الهيثم ، ونظرية الاشراقات التراتبية ، وعلم ماورائيسات و و مناظر ، ابن الهيثم ، ونظرية الاشراقات التراتبية ، وعلم ماورائيسات و و مناظر ، ابن الهيثم ، ونظرية الاشراقات التراتبية ، وعلم ماورائيسات الأنوار ، كلها تحتوي على آراء مشتركة ( جيلسون ) . ويمكننا ان نذكر الملاحظة نفسها بالنسبة للحكمة المشرقية عند السهروردي ، السيقي أوردها في الملاحظة نفسها بالنسبة للحكمة المشرقية عند السهروردي ، السيقي أوردها في

جوهر كلامه على ماورئيات الأنوار ، وعلى بعد النظام التراتي الملائكي المترتب في آن واحد عن الأفلاطونية المتأخرة وعن الحكمة الالهية المزدكية في بسلاد فارس . وثمة أمر مشترك بين مفهوم الأنوار عنسد السهروردي وعند « روبر غروستست » ؛ كا يمكن تميز امر مشترك عندما يجعل « روجر باكون » وهو في هذا المجال يدين بكل ما لديه لابن الهيثم – من علم المناظر العسلم الأسامي في عسلوم الطبيعة ، وعندما يطبق على الأنوار الأمثال الهندسية ، فيجعل من هذه رموزاً عديدة . وفي كلا الحالتين يمكننا ان نتكلم عن طريقة باطنية مصبوغة بصبغة التأويل الروحي للقوانين البصرية والمناظرية وهو تأويل يرتكز الى نظرية نورانية واحدة في تكوين العالم . ويمكننا اذن ان 'نسلم بقيمة هذه الرسوم البيانية التي تدل على نوع من « توبوغرافية » الأكوان الروحية .

#### ۹ ـ شاهمردان الرازي

١ – عاش شاهردان ابن ابي الخير الرازي في حدود القرنين الحادي عشر والثاني عشر للميلاد ( الخامس والسادس للهجرة ) وكان من اكبر المنجمين وعلماء الطبيعة في ايران. عاش خاصة فيالشمال الشرقي، في جرجان وأستراباد. و'يذكر ان له مؤلفين: « روضة المنجمين ، وموسوعة طريفة من علوم الطبيعة كتبها بالفارسية « نزهة نامه علائي ، حيث نجد سيرة طويلة لحياة جابر بن حيان وسير اخرى غيرها .

#### الفصل الخامس

# الفلاسفة الهلينيون

## استهلال

يدور موضوع كلامنا حول الفلاسفة الذين شاء البعض ان يجعلوا دور الفلسفة في الاسلام وقفاً عليهم فقط . فأما ان يكون مثل هذا الوقف أمراً خاطئاً وناشئاً عن فكرة مسقة فان ما ورد في هذا الكتاب حتى الآن ليُغنينا عن الالحاح على ذلك . من الصعب ان نرسم الحدود الواضحة بين استمال لفظ و فلسفة ع واستمال لفظ و حكة الهية ، ولكننا نرى انه ، ابتداء من السهروردي عشرع الناس يفضلون هذا التعبير الآخير للدلالة على الحكيم الكامل فيلسوفاً كان ام متصوفاً .

اما و الفلاسفة ، فقد توفرت لديهم ، بالعربية ، مجموعة من مؤلفات ارسطو وشرّاحه ومن كتابات افلاطون وجالينوس . بيد انهم ازاء بعض المؤلفات ككتاب و الربوبية ، المنسوب خطأ لأرسطوطاليس او كتاب والخير المحض، وجدوا أنفسهم تجاه ارسطاطاليس افلوطيني المذهب . وبالرغم من ان لفظ و المشائين ، كان رائج الاستمال في العربية ، وهو على نقيض ما يدل عليه لفظ و الاشراقيين ، ، فان النزعة الافلوطينية ، بعنى او بآخر، لم تكن عند

المشائين العرب بأقل منها عند غرهم. لقد كان للشائمة ردة فعل في الأندلس، تحت تأثير ابن رشد ، وكان عليها ان تجابه في آن واحد افلوطينية ابن سينا وانتقادات الغزال . ولكن مشائية ابن رشد لم تكن هي ايضًا صافية خالية من الشوائب . وعلى أي حال فان مدرسة ابن رشد اعطت ثمارها ونتائجهــا في الغرب في حين بقى الشرق ، لا سيا بلاد فارس ، متأثراً بالافلاطونـــة المحدثة والهامها؛ وكان ذلك خير عون للسهروردي على تحقيق عزمه في إحياء ﴿ الحكمة الالهية ﴾ التي كانت تسود بلاد فارس القديمة قبل الاسلام . والحكمة الالهمة هذه ٬ عند السهروردي ٬ تجمع في ذاتها بسين العرفان عند ابن عربي وبين ماورائمات المتصوفين والأحاديث المروية عند أنمـة الشبعة ( مع حبدر آملي، وابن ابيجمهور في حدود القرنين الرابـم عشر والخامس عشر). كل هذه المجموعة تفتحت في مدرسة اصفهان ، ايام النهضة الصفوية ( القرن السادس عشر ) وفى المؤلفات والأعمال القيمة التي قــــام بها مير داماد ، والملا صدرا الشيرازي ، وغازي سعيد القمى ، وتلاميــذ تلاميذهم حتى المدرسة الشبخية l'Ecole Shaykhie . هناك فكرة رائدة تهيمن عند هؤلاء في سبيل ابداع بنية مذهبية متاكة . وليس هناك ما يدعو الى القول بالمذهب النوفيقي Syncrétisme كا جرت العادة في اللجوء الى هــذا الزعم كلما حاول بعضهم انكار قيمة مذهب من المذاهب او تغطية الاحراج الناشي، عن عدم الرغبة بالاعتراف بهذا المذهب.

#### ١ ـ الكندي وتلاميذه

١ – هو ابو يوسف بن اسحق الكندي اول الفلاسفة الذين أشرنا اليهم ، والذين وصلتنا كتبهم او قسم منها على الأقل . ولد في الكوفة عام ١٨٥ هـ / ٧٩٦ م من عائلة عربية نبيلة من قبيلة كنده في جنوبي شبه الجزيرة ، ولذا نال لقبه الفخري المشرّف و فيلسوف العرب » . كان والده اميراً على الكوفة

حيث قضى الكندي طغولته وتلقن علومه (١١ . قدم بعد ذلك الى بغداد (٢١ حيث حظي برعياية الخليفتين العباسين المأمون والمعتصم ( ٢١٨ / ٨٣٣ حيث حظي برعياية الخليفتين العباسين المأمون والمعتصم صديقاً للكندي وعونا له (٣٠ أ مداه الكندي عدداً من مؤلفاته . اما أثناء خلافة المتوكل ( ٢٣٢ / ٢٣٢ - 4 من مؤلفاته . اما أثناء خلافة المتوكل ( ٢٣٢ - 4 ما المرد المعترات في ذلك شأت أصدقائه المعترلة . مات منعزلاً في بغداد حوالي عام ٢٦٠ ه / ٣٨٣ م ( أي في السنة التي ولد فيها الاشعري والتي ابتدأت فيها ( الغيبة الصغرى » للامام الثاني عشر عند الشيعة ) .

وجد فيلسوفنا نفسه في بغداد في خضم الحركة العلمية التي ساعد على ازدهارها ترجمة النصوص اليونانية ونقلها الى العربية . لم يكن الكندي نفسه مترجماً النصوص القديمة ، ولكنه مجكم وضعه كنبيل ثري ، كان يستخدم في هذا السبيل عدداً من المساعدين و المترجمين النصارى، وكان في كثير من الاحيان ينقتح ويصحح ترجمة بعض المفردات التي كانت تقف عائقاً في طريق هؤلاء المترجمين . وهكذا ترجم له عبد المسيح الحمي ( نسبة الى حمص ) كتاب و الربوبية ، الشهير المنسوب الأرسطو ، وكان لهدذا الكتاب كبير الأثر على تفكير الكندي؛ كا ترجم له داوستاتيوس، كتاب الجغرافية (أ) له وبطليموس، (10)

 <sup>(</sup>١) ذكر « صاعد الاندلسي » ان نسب الكنـدي يرتقي الى يعرب بن قعطات من عوب الجنوب، ويذكر ان أباه اسحاق بن الصباح كان اميراً على الكوفة للمهدي والرشيد، وان اجداده كانوا ماوكاً على كنده. ( راجع طبقات الامم ، القاهرة ، ص ٥ ه وما بعدها ) .

<sup>(</sup>٢) انظر د اخبار الحكماء ، للقفطي ، طبعة القاهرة ص ٢٤١ – ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر « عيون الأنباء » لابن ابي الميبعة ، ( الجزء الارل ص ٢٠٧ ) .

<sup>(</sup>٤) ردى القفطي في اخبار الحكاء في معرض الكلام عن بطليموس ان له «كتاب الجغرافيا في المعور من الارض. هذا الكتاب نقله الكندي الى العربية نقلاً جيداً ويوجد سريانياً ». ويذكر صاعد الاندلسي، نقلاً عن ابي معشر في كتاب المذاكرات ، ان الكندي احد احذق =

وقسماً من كتاب د ما بعد الطبيعة ، لأرسطو . ورد في كتات الفهرست لابن النديم ان الكندي ما ينيف عن مائتي وستين كتاباً (١) تحمل اسمه ولكن اكثر هذه الكتب لم يصل الينا .

٣ - عرف الغرب بعضاً من مؤلفات الكندي كانت قد 'نقلت في المصر الوسيط الى النعة اللاتينية : ( المادة ، الصورة ، الحركة ، المكان والزمان ). وقد عثر منذ سنوات في اسطنبول على نحو من ثلاثين رسالة من رسائل الكندي 'نشر منها قسم في ذلك الحين لا سيا رسالة في و الفلسفة الاولى ، ورسالة في و تصنيف كتب ارسطو ، والأصل العربي لرسالة و في العقل ، التي كان لها تأثير عميق على المعرفة الغنوصية عند خلفائه .

تشير مؤلفات الكندي الموجودة الآن الى ان و فيلسوف العرب ، لم يكن فقط عالماً في الرياضيات والهندسة كا قال بعض المؤرخين كالسهروردي مثلاً ولكنه كان فيلسوفاً بكل ما كانت تحمل هذه الكلمة، في عصره ، من معنى. فاهتم الكندي بالماورائيات كا اهتم كذلك بعام الفلك والتنجيم والموسيقى والحساب والهندسة . وقد وصلتنا منه رسالة تبحث و بالجسمات الافلاطونية الحساب عنوانها : و في ما نسب القدماء كل واحد من الجسمات الخس الى المناصر ، كا اهتم الكندي بمختلف فروع العاوم الطبيعية كالصيدلة مثلا ،

التراجمة الاربعة في الاسلام،غير ان ابن النديم ينص فيا يتصل بكتاب الجغرافيا لبطليموس ان
 الكندي لم ينقله بنفسه بل نقل له نقلاً رديئاً ، وإن الذي نقسله هو ثابت بن قره . ( انظر ايضاً
 كتاب الدكتور احمد الاهواني : « الكندي فيلسوف العرب » ص ٩ ه - ٢٠ ) .

<sup>(</sup>ه) هو صاحب كتاب « الجسطي في هيئة الفلك » . عاش في القرن النساني بعد الميلاد . لاقت نظريات في الفلك شهرة واسعة طوال القوون الوسطى . يرى بطليموس « أن الكون أفلاك دائرية متفالفة ، اعظمها فلك الكواكب النسابتة وداخله سبعة افلاك على تخوم كل منها كوكب سيار ، تنكفى في دورانها حول موكز ثابت هو الارض » .

<sup>(</sup>١) انظر « الفهرست » ، طبعة القاهرة ص ٣٧١ .

ورسالته ( في معرفة قوة العقاقير المركبة ) (١) هي على توافق كبير مع آراء جابر بن حيــان حول درجات قوة الطبائع . وبكلمة واحدة فان الكندي يمثل خير تمثيل ذلــك النوع من الفلاسفة الذي يتسم بشمول الفكر وغزارته كالفارابي ، وابن سينا ، ونصير الطوسي وغيرهم .

٣ ــ كان الكندى على علاقة وثيقة مع المعتزلة الذين كان لهم، قبل خلافة المتوكل ، حظوة ومنزلة في البلاط العبـاسي . ولكنه مع ذلك لم يكن معهم كواحد من جماعتهم ، بل ان الكندى ذهب الى غير مــا ذهب اليه علمــــاه الكلام . فقــد كان مدفوعاً في كتاباته بدافع التوفيق الأساسي بــين البحث الفلسفي والوحي النبوي. ومقصده هذا يتفق مع ما ذهبت اليه الفلسفة النبوية التي أشرنا المها سابقاً ( الفصل الثاني ) ، والتي قيل فيها انهــا التعبير الفلسفي الشرعي لعقيدة نبوية كالاسلام . والكندي على اقتناع تام بأن بعض المباديء كمبدأ خلق العالم من لاشيء٬ وبعث الأجساد ، والنبوة لا يمكن للجدل العقلى ان يكون مصدراً لهـــا ولا ضماناً كافياً ، لذلك بميز الكندى في كلامه عن المعرفة الغنوصية بين العلم الانسانيالذي يتضمن المنطق؛ والمجموعة الرباعية (١٣٠ والفلسفة ، وبين العلم الالهي الذي لا يكشف عنه الا للأنبيـــاء وحدمم . ولا تتعارض هاتان الصيفتان او هاتان الدرجتان من المعرفة بل مما على العكس متناسقتان متفقتان . وفي رسالة له عن مــدة دوام الدولة العربيــة ، يتكهن الكندى ان الحكم العربي سيمتد لنحو من ثلاثة وتسعين عاماً ، وقد توصل الى حكمه هذا عن طريق حسابات مستمدة من العلوم اليونانية ، لا سيما التنجيم ، ومن النظر في بعض النصوص القرآنية وتفسيرها .

 <sup>(</sup>١) ذكر ابن المنديم اسماء اثنين رعشرين كتاباً للكندي تبحث في الطب ، ولم نجد اسم هـذا
 الكتاب الذي يذكره الاستاذ «كوربان» بينها فلرجناه حرفاً .

يعتبر الكندي ، في قبوله لمبدأ الخلق عن لاشيء ، ان ابداع العالم هو من فعل الله ، وليس العالم بصادر عن الله بالفيض . ولم يقبل بمبدأ فيض العقول على غرار الأفلاطونية الحديثة الا بعد ان أقام الحجة على ان العقبل الاول في سلسلة العقول يخضع في وجوده لفعل الارادة الالهية ( وتجدر الاشارة الى ان ترتيب العقول عند الكندي مطابق تماماً لنظام الكون عند الاسماعيلية ) . ويميز الكندي كذلك بين عالم الفاعلية الالهية وعالم الفاعلية الطبيعية الذي هو عالم الكون والفساد .

إ — تعود فلسفة الكندي في بعض مظاهرها الى وحنا فيلوبون (١٠) كا تعود في بعض المظاهر الاخرى الى مدرسة الافلاطونيين المحدثين في أثينا . ان التمييز الذي يقيمه الكندي بين الجواهر الاولى والجواهر الثانية ، واعانب بقيمة التنجيم وصلاحه ، واهتامه بالعلوم الخفية (كالسحر وما شاكل) والتمييز الذي يقيمه بين الحقيقة الفلسفية العقلية وبين الحقيقة الموحاة التي يفهمها على نحو قريب من الصناعة القدسية عند الافلاطينيين المتأخرين ، كل هذه الامور ان هي الا ملامح مشتركة بين و فيلسوف العرب ، والفلاسفة الافلاطونيين المحدثين كرد أبرقلس ، وغيره ، كا ان ذلك يظهر بعض الشبه بين أقواله وأقوال الصابئة من اهل حران .

واذا كان الكندي قد تأثر بكتاب الربوبية المنسوب خطأ لأرسطو فانه قد تأثر ايضاً بالاسكندر الافروديسي . فقـــد قرأ الكندي شرح الافروديسي لكتاب ارسطو و في النفس ، واستلهم من هذا الشرح تقسيمه للعقل الى اربعة

<sup>(</sup>١) يسميه العرب « يحيى النحوي » . يذكر صاحب الفهرست انه « كان استفاً في بعض الكنائس بمصر وانه يعتقد بمذهب النصارى اليعاقبة وانه رجع هما يعتقده النصارى في التثليث فاجتمعت الاساقفة فناظرته فغلبهم ، وعاش الى ان فتعت مصر على يدي عمرو بن العاص فأكرمه هذا ». له عدة كتب وعدة شروحات لأرسطو وردود على أبرقلس وغيره . ( انظر « الفهرست » ص ٣٠٠ ) .

اقسام عندما بحث ذلك في رسالة له ﴿ في العقل ﴾ وسوف يكون لهذا التقسيم كبير الأثر فيا بعد ٬ ويطرح مشاكل عديدة وحلولاً مختلفة لها ﴾ سواء عند الفلاسفة الاسلام ام عند الفلاسفة المسيحيين . ووقع الكندي ايضاً ﴾ الى حد ما تحت تأثير الفيثاغورية المحدثة ، عندما علتى اهمية كبرى على الرياضيات . الفلسفة الا بعلم الرياضيات » . هذه المؤثرات جميعاً تتداخل مع الأبعاد الشاملة اللسلام الذي يرى الكندي في حقائقه المطلقة مصابيح مضيئة تنير درب الفيلسوف . ويُعتبر الكندي بحق المهد الاول المشائية بالمعنى الخاص الذي فهمت عليه هذه الكلمة في الفلسفة الاسلامية . واذا كان الغرب اللاتيني قد عرف الكندي كفيلسوف من خلال رسائله الفلسفية التي أشرنا اليها فانه ايضا قد عرفه عالماً رياضياً واستاذاً في علم التنجيم . وقد وصفه ﴿ جيروم كاردن ﴾ في كتابه ﴿ اللهِ عَلَم الذي عشر عكاً من أعلام الذي الغرم الذي الغرب الاتين عشر عكاً من أعلام الذي الذين كان لهم كبير الآثر في تاريخ الانسانية .

م - كان للكندي اعوان (أشرنا اليهم أعلاه) كاكان له تلاميذ. فهم : ابو مشعر البلخي (۱) الفلكي المعروف ، وابو زيد البلخي (۱) وهو فيلسوف عرف بأفكاره الجريئة ، فلم يخش عاقبة عندما اعلن ان أسماء الله الحسنى الني نجدها في القرآن مأخوذة عن السريانية!

<sup>(</sup>١) لعله ابر مشمر جعفو بن محمد البلخي، توفي عام ٢٧٢ ه. يقول عنه ابن النديم : «كان من اصحاب الحديث ، وكان يضاغن الكندي ويفوي به العامة ويشنع عليه بعلوم الفلاسفة فدس عليه الكندي من حسن له النظر في علوم الحساب والهندسة فدخل في ذلك فلم يكمل له ، فمدل الى علم الحام النجوم وانقطع شره عن الكندي بنظره في هذا العلم لأنه من ضمن علوم الكندي». يذكر له صاحب الفهرست اسماء ثلاثة وثلاثين كتابًا جلها في علم الفلك .

 <sup>(</sup>٣) « هو احمد بن سهل ، كان فاضا؟ في سائر المسسارم القديمة والحديثة ، تلا في تصنيفاته
 دتاليفاته طويقة الفلاسفة الا انه بأهل الادب أشبه واليهم أقرب » . ويذكر له ابن النسديم اسماء
 سبمة وثلاثين كتاباً في الادب والفلسفة والفلك ( ص ٢٠٤ ) .

أشهر تلاميذ الكندي من الفلاسفة هو احمد بن الطب السرخشي ( نسبة الى سرخش في خراسانوهي تقع حالياً على حدود ابران وتركستان الروسة) ولد في حدود عام ٢١٨ هـ / ٨٣٣ م وتوفي سنة ٢٨٦ هـ / ٨٩٩ م وهو شخصة مشو قة اتصفت آثاره ، وهي مفقودة اليوم ، بالاستشهادات العديدة المذكورة فيها. وقد أشرنا فيما سبق (الفصل الرابع ، ٥) الى انه استنبط حروفا أيجدية صوتمة كثيراً ما اشار اليها ابو حمزة الاصفهاني . كما يعود الفضل للسرخشي في استقصاء الالفاظ التي تصلح لتسمية ﴿ أَتَبَاعَ زَيْنُونَ ﴾ تسمية عربية . اذ كثيراً ما أحاط الغموض بهؤلاء فى التراث الاسلامى ولكن هذا لا يمنع ٬ كا ذكرتا م اراً ، من تسرّب عدة أفكار ومبادىء من اصل د زينوني ، دخلت الفكر الاسلامي منذ اول عهده ولعبت دوراً مهماً في مختلف التبارات الفكرية السقى سببت و المشائية ، في الاسلام . فقد 'سمتي و أتباع زينون ، تارة و اصحاب الرواق ﴾ او الرواقيون ( وكلمة ﴿ رواق ﴿ تعني بالعربية المشي او الدهليز ) وتارة ﴿ اصحاب الاسطوان ﴾ ﴿ وكلمة اسطوان لهـــا نفس المدلول تقربياً ﴾ وتارة اخرى « اصحاب المظال » ( وهي جمع « مظلة » أي الخيمـــة والسرادق ، ومن هنا جاءت ، في ترجمات العصر الوسيط ، كلمة . Philos Tabernaculorum أي فلسفة المظال ) وقد فصل السرخشي هذه التسميات فذهب الى ان كلا منها تدل على مدرسة بذاتها: فالمدرسة الاولى نشرت مذهبها في الاسكندرية ، والثانية في بعلبك ، والثالثة في انطاكية وللافصاح عن مجمل ذلك يازمنا مصنف خاص . فنظرية العناصر عند جابر بن حمات تفترض تأويلا رواقبًا للمعطيات و المشائية ٥. كما ان السهروردي 'فهم في بعض الأحيان على انه رواقي . وختامًا فقــــد رأينا ( الفصل الاول ، ١ ) كيف قابل جعفر الكشفي بين موقف الرواقيين وموقف المؤولين الروحيين للقرآن.

# ۲ ـ الفارابي

١ ــ هو ابو نصر محمد بن محمد بن طرّخان بن اوزلع المعروف بالفارابي.

ولد في وسيج بالقرب من مدينة فاراب في بلاد الترك عام ٢٥٩ هـ / ٨٧٢ م أي قبل وفاة الكندي في بغداد بعام واحد. نشأ الفارابي في عائلة شريفة النسب، وكان والده قائداً في البلاط التركي (١٠) . ولكن تفاصيل حياتــه لم تعرف على وحه النقين ، شأنه في ذلك شأن سلفه الكندى الذي اتخذه الفارابي قدوة له ومثالًا . قدم الفارابي شابًا الى بغداد حيث حصّل علومه فيها وقرأ بعضهـــا على معلم نصراني هو يوحنا بن حيلان ١٢١ . وألم في دراسته بالمنطق ٬ والنحو ٬ والفلسفة والموسيقى والرياضيات والعلوم . وتدل كتبه الى انــــه كان يجيد التركية والفارسية ( وتقول الرواية انه كان يجيد عدا عن العربيـــة سبعين لسانًا (٣) ) واكتسب الفارابي تدريجيًا تلك الثقافة الواسعة الستى نال بسبمها لقب ( المعلم الثاني ) ( على ان ارسطو هو المعلم الاول ) والــتي جعلتــه اول فيلسوف كبير في الاسلام . وتشير كل القرائن مؤكدة الرأي الرائج في بـــلاد فارس من ان هذا الفيلسوف الكبير كان من الشيعة . فقد غادر الفارابي بغداد قاصداً حلب عام ٣٣٠ ه / ٩٤١ م حيث حل في كنف الحمدانيين هناك وهم من الشيمة . وكان سيف الدولة يكن له كل احترام وتقدير . ولم تكن هــذه الحماية الشيعية التي حظى بها الفارابي، من قبيل الصدفة، بل هي تنسم بطابـــم خاص اذا استطمنا ان نظهر ما في فلسفة الفارابي عن النبوَّة من قضايا تتفق وتلك التي عرضنا لها في الفصل الثاني من هذا الكتاب والتي تقوم على ما كان ينادي به أنمه الشيمة . قــام الفارابي بعد اقامته في حلب ببعض الرحلات ، فذهب الى مصر ، ثم توفي في دمشق سنة ٣٣٩ هـ / ٩٥٠ م وله من العمر ثمانون عاماً .

<sup>(</sup>١) عيون الانباء في طبقات الأطباء لان ابي اصبعة ج ٢ ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) يوحنا بن حيلان ، توني في مدينة السلام في ايام المقتدر .

<sup>(</sup> انظر ترجمة الاستاذ « ابر ريدة » لتاريخ الفلسفة في الاسلام للستشرق دي بور ص ١٩٦)

 <sup>(</sup>٣) روى أن خلكان في حكايته لقدوم الفارابي على سيف الدرلة ان فيلسوفنا كان يعرف سيمين لساناً . ( وفيات الاعيان ص ٧١٧ ) .

كان هـــذا الفيلسوف الكبير مفكراً شديد الندين ، ميالاً الى الزهد والتقشف . عاش عيشة بسيطة بعيدة عن التكلف ، حق انه كان يتزياً بزي الهل التصوف (۱) . وكان من طبعه اعتزال الناس ، والخلوة الى نفسه (۱) ، وكان من طبعه اعتزال الناس ، والخلوة الى نفسه عازفا مرموقاً (۱) وترك في هـــذا الحقل « كتاب الموسيقى الكبير ، الذي يشهد بتضلعه من الرياضيات . ويعد هذا الكتاب ، بدون شك ، اهم ما كتب عن النظريات الموسيقي التوفيق بين افلاطون وارسطو بجرد تفاؤل سطحي بالامور ، الفيلسوف الموسيقي التوفيق بين افلاطون وارسطو بجرد تفاؤل سطحي بالامور ، كذلك لم تصدر نزعته التوفيقية بين الفلسفة والشريعة المنزلة عن بساطة وقصر نظر . يظهر ان هناك شعوراً راسخاً لدى « المم الثاني » صادراً عن اعتقاده بأن الحكمة انما عرفت طريقها الى حيز الوجود عند الكلدانيين في بلاد ما بين النهرين ثم انتقلت من هناك الى مصر فاليونان حيث تمثلت كتابياً ، وقد رأى الفارابي من واجبه اعادة الحكمة الى الارض التي نشأت فيها .

٢ – اما مؤلفاته الكثيرة فقد اشتملت ( او كانت تشتمل ) على شروح لمؤلفات ارسطو : ككتاب المنطق ، وكتاب الطبيعة ، وكتاب النواميس ، وكتاب ما بعد الطبيعة وكتاب الأخلاق المفقود حالياً . ولا نستطيع النذكر هنا من مصنفات الفارابي الا بعضها ككتاب والجمع بين رأيي الحكيمين افلاطون وارسطو» و «تحقيق غرض ارسطاطاليس في كتاب ما بعد الطبيعة» وتحلل لمحاورات افلاطون و « رسالة فيا يجب معرفته قبــل تعلم الفلسفة »

<sup>(</sup>١) يروي القفطي انه دخل عل سيف الدولة بحلب ، وأقام بكنفه مدة بزي اهل التصوف. ( إخبار العلماء بأخبار الحكاء ص ١٨٣ ) .

 <sup>(</sup>۲) يقول ابن خلكان ( ج ۲ ص ۲۰۲ ) : « وكان مدة إقامته بدمشق لا يكون غالباً الا
 عند مجتمع ماء او مشتبك رياض » ، وهناك كان يقضي وقته ويؤلف كتبه .

<sup>(</sup>٣) يذكر ابن خلكان من براعة الفارابي في الموسيقى انه أضحك الجالسين ثم أبكاهم ثم أنامهم وانصرف.

ومدخل لفلسفة ارسطو ورسالة في « احصاء العلوم » كان لها كبير الأثر على نظرية تصنيف العلوم لدى الفلسفة المدرسية في الغرب ؛ ثم «رسالة في العقل» وكتباب « فصوص الحكم (١٠) » الذي كثرت حوله الدراسات في الشرق ، وأخيراً نذكر مجموعة المؤلفات المتعلقة بما درج الدارسون على تسميته « بفلسفة الفارابي السياسية » منها « كتاب آراء اهل المدنية الفاضلة » وكتاب « في السياسات المدنية » و « كتاب تحصيل السعادة » و شرح لكتباب الشرائع لأفلاطون .

أشرنا الى ان للفارابي كتاب بعنوان • فصوص الحكم ، .

ليس هناك من سبب وجيه يدعو الى الشك في صحة نسب هذا الكتاب، وإن الغلط الفادح الذي وقع فيه الذين نسبوا قسماً من هذا الكتاب ، تحت عنوان آخر ، الى ابن سينا ، في مؤلف نشر سابقاً في القاهرة ، لهو غلط لا يستند الى أي نقد علمي . لقد ظن المستشرق و بول كراوس ، ان الفارابي كان في قرارة نفسه معادياً للنزعةالصوفية وأن اسلوب كتاب وفصوص الحكم، ومحتواه لا تتفق مع ما جاء في باقي مؤلفات الفارابي وان نظريته في النبوة الما هي نظرية سياسية بحتة .

ولكننا نستطيع ان نتحقق من ان الاصطلاحات والتعابير الصوفية تكاد تكون شائعة في مؤلفات الفارابي وان في و فصوص الحكم ، فقرة تكاد تكون صدى لما ورد في والهيات، افلوطين عن الجذب الروحي، وان نظرية الاشراق عند الفارابي تفصح عن ملامح صوفية لا مجال لإنكارها شرط ان 'نسلتم بأن التصوف لا يتضمن حتمية و الاتحاد ، بين العقل البشري والعقل الفعال اذ ان

<sup>(</sup>١) كتساب ه فصوص الحسكم » ينسب عادة الى ابن عربي . ولكن الاستاذ ه كوربان » يرى انه من تأليف الفارابي وله في ذلك أدلة سوف يعرضها .

و الاتصال ، بمجرده هو ايضاً تجربة صوفية (١٠). على ان ابن سينا والسهروردي هما نفسها على وفاق مع الفارابي في رفض و الاتحاد ، ذلك انه بؤدي الى نتائج متناقضة . ونستطيع كذلك ان نبين انه ليس من العير ادراك الصة بين و تصوف ، الفارابي وجمل فلسفته اذ لا خِلة ولا تنافر عنده بين هذين العاملين . واذا كنا نلاحظ في و فصوص الحكم ، استمال بعض ألفاظ 'يشتم منها رائحة الاصل الاسماعيلي ( شأنها في ذلك شأن كل ما يتعلق وبالعرفان») فان في هذا ما 'يبعد كل شبهة حول صحة نسبة هذا الكتاب الفارابي بل إن فيها ما يبين المصادر التي استقى منها فيلسوفنا ، بل انها هي عينها التي توفق بين نظريته الفلسفية حول النبوة وبين فكرة النبوة عند الشيعة . وأخيراً ، بل انها هي عينها التي توفق انسه لن الشطط ، ان 'نسيس ، بالمنى المعاصر لكلمة سياسة ، ما جاء في مذهب الفارابي عن المدينة الفاضلة ، فليس في ذلك شيء مما نسميه اليوم مذهب الفارابي عن المدينة الفاضلة ، فليس في ذلك شيء مما اورده السيد ابراهي مدكور في البحث القيم الذي عرض فيه مذهب الفارابي الفلسفي .

سر لنا هنا الا ان نتمرض لقضايا ثلاث في مذهب الفارابي الفلسفي. يمود الفضل الى الفارابي في فصله وتمسيزه بين جوهر الموجودات ووجودها تميزاً منطقياً وماورائياً. فالوجود ما هو بطبيعة ومكونة، للجوهر، ان هو الاصفة ، او عرض لهذا الجوهر . لقد قال بعضهم ان هذه النظرية كانت نقطة تحول في تاريخ الفلسفة الماورائية ولسوف نرى كيف نادى ابن سينا والسهروردي وكثيرون غيرهم بفلسفة ماورائية للجواهر . وقد بقيت هدده النظرية سائدة

<sup>(</sup>١) « ان تصوف الفارايي يختلف عن مذهب اهل التصوف من نواح عديدة : منها ان الفارايي لا يقول بالحادل كا قال الحلاج ، ولا بالاتحاد والفتاء كما زعم الجنيد، ولذلك عزي تصوف الى أصل ارسطي ، مرده ان المسلم الاول قد ذهب الى ان فضيلة الخير لا تكون الا بالتأمل العلي ، والى ان الانسان يفدر بالمقل شبيما بالمقول المفارقة وبالله » .

<sup>(</sup> اعلام الفلسفة ، يازجي وكوم ص ١٥٨ )

حتى جاء ( الملا صدرا الشيرازي ) في حدود القرن الشادس عشر للميلاد فأحدث تغييراً حاسماً في الموقف اذ أكد على أسبقية الوجود، وأعطى لفلسفة الاشراق الماورائية طابماً و وجودياً Existentielle ، في اصل هذا الموقف المتعلق بالكائن يكن التمييز بين الكائن الواجب الوجود ، والكائن الممكن الوجود الذي لا يمكنه ان يوجد بذاته لأن وجوده وعدم وجوده سيان ولكنه يتحول الى كائن واجب الوجود عندما 'يفرض عليه الوجود بواسطة كائن آخر ، وعهل الضبط ، بواسطة الكائن الواجب الوجود [ أي الذي تقضي طبيعته بوجوده ] . هذا المبدأ الذي سوف يكون له اهمية كبرى عند ابن سينا ، قال به الفارابي قبله ولكن بصورة موجزة .

 إ - الملاحظة نفسها يمكن ان تذكر بالنسبة لنظرية اخرى تميزت بها فلسفة الفارابي وهي نظرية العقل وفيض العقول المتوجبة عند ابي نصر من قوله بمبدأ ، عن الواحد لا يصدر الا الواحد ، . ( وقد ناقش نصير الطوسي هذا المدأ مستوحماً أقواله ، دون ان يذكر ذلك ، من طريقة فعض الأنوار وتأملاته الثلاثة التي تتابع دورياً لدى كل من العقول الاخرى ، تولُّمد في كل مرة عقلاً جديداً ونفساً حديدة وفلكاً حديداً . ويتكرر ذلـك حتى العقل العاشر.وهذا الفيض الذي بني عليه الفارابي نظام الكون هو نفسه ما سيصفه ابن سينا ويتوسم به. الجواهر الالهية الاولى،والكواكب الآلهة عند ارسطو، تصبح في فلسفة الفارابي ما يسمى بالعقول المفارقة . فهل كان ابن سبنا اول من اعطاها اسم والملائكة، مثيراً بذلك تحفظ الغزالي الذي لم يجد فيها صورة الملائكة الحقيقية كما وردت في القرآن ؟ وهل يقضى القول بمثل هـــذه الصور الملائكية الخالقة على مبدأ التوحيد ؟ لا شك في ان القضية تتملق هنا بالنقــل ‹ الظاهري › لمبدأ التوحيد والعقيدة التي يستند اليها. وبالمقابل فان المفكرين د الباطنيين ، والمتصوفين لم يألوا جهداً في سبيل التبيين ان التوحيد في شكله الظاهري لا بد وان يقع في الوثنية نفسها الذي يسمى جهده لتجنبها . لقد كان الفارابي معاصراً لكبار المفكرين الاسماعيلين الأوائل . واذا ما قابلنا نظريته القائلة بالعقول العشرة بتلك التي قالت بها الباطنية الاسماعيلية لظهرت لنا نظريته بمظهر جديد. في معرض تحليلنا الموجز لبنية النظام الفلسفي القائم على تعاقب العقول العشرة عند الاسماعيلية من الفاطميين أشرنا الى انها تختلف عن البنية التي استعملها فلاسفة الفيض من حيث نظرتها الى المبدأ الاول على انه كائن يسمو على الكائنات Super être فهو خارج عن نطاق الكنونة والعدم كائن يسمو على الكائنات Super être فهو خارج عن نطاق الكنونة والعدم كائن يسمو على الكائنات عندى العقل الأول . وعلاوة على ذلك فان الدطام الكوني عند الاسماعيلية يتضمن عنصراً دراماتيكياً لا نجده عند الفارابي ولا عند ابن سينا .

ومع ذلك فان صورة الملك العاشر عند الاسماعيلية تطابق العقل العاشر تمام المطابقة وهو ما يسميه فلاسفتنا بالعقل الغمال. وهذه المطابقة تجعلنا نلس ما للآراء الاسماعيلية من أثر عميق في فلسفة الفارابي وفي نظريته عن النبوة ذلك ان ابا نصر يبدو لنا من خلال نظريته عن العقول وأقواله عن النبي الحكيم وكأنه قد تجاوز و الفلاسفة الهلينين ، الى ما هو ابعد شأواً . وثمة مقابلة اقامها الفارابي نفسه في هذا الشأن تعزز ما أشرنا اليه ، وقد رددها الجميع من بعده . يقول ابو نصر: و ونسبة العقل الفعال الى العقل الذي بالقوة كنسبة الشمس الى العين الستي هي بصر بالقوة ما دامت في ظلمة فاذا حصل المفور في البصر صار بصراً بالفعل (١٠) م . هذا العقل هو في آخر سلسلة العقول المفارقة وأقربها الى الانسان وعالم البشر وهو دائماً بالفعل و يجعل منه الفارابي و واهماً للصور ، لأنه يهب المواد "صورها ولأن العقل البشري الذي يعقسل المعقولات بالقودة هو مجاجة الى العقل الفعال لكي يعرف هذه المعقولات بالغعل.

 <sup>(</sup>١) « رسالة في المقل » ص ه ٢ – ٣٧ .

ويقسم الفارابي العقل البشري الى عقل نظري او تأملي وعقل عملي . يمر العقل النسبة للمعقولات العقل النظري في مراتب ثلاث: فهو عقل بمكناو عقل بالقوة بالنسبة للمعقولات التي لم يحصلها بعد، وهو عقل بالفعل أثناء تحصيله لهذه المعقولات ، وهو عقل مستفاد عندما يعقل هذه المعقولات المجردة. هنا بالذات تكن الجدة في المعرفة الغنوصية عند الفارابي ب فبالرغم من تشابه التسمية ، فان العقل المستفاد عند الفارابي لا يمكن ان يفهم على انه Noûs epiktetos نفسه الذي قال بسه الاسكندر الأفروديسي، والذي يقصد به حالة وسط بين العقل بالفعل والعقل بالتوق . ذلك ان العقل المستفاد عند الفارابي هو تلك المرتبة العليا من العقل البشري التي يعقل بها ، حدساً واشراقاً ، ما يهبه له العقل الفعال من صور ومعقولات بجردة دون اللجوء الى وساطة الحس". نقول بايجاز ان فكرتي العقل الفعل المستفاد عند الفارابي توحيان بامور مستقلة عن العقل الفعل المحدة عند الفارابي توحيان بامور مستقلة عن الارسطاطاليسية المحضة، نعني بذلك تأثره بكتاب و الربوبية ، وما يحملهذا التأثر من بذور الأفلاطونية المحدثة .

٥ — يبدو لنا هذا الفيلسوف و هلينياً و بالنسبة لأمر ثالث هو نظريت النبوة التي توج بها مجمل فلسفته . ان نظريته عن و المدينة الفاضلة و تحمل طابعاً يونانياً لاستقائه من الفلسفة الأفلاطونية ولكنها ايضاً جاءت نتيجة لتطلماته الفلسفية والصوفية كفيلسوف اسلامي . كثيراً ما ينظر الى هذه النظرية على انها و سياسيات و الفارابي ولكن ابا نصر ما كان في الواقع ما ندعوه اليوم بالرجل العملي وما اطلع يوماً عن كثب على القضايا السياسية في عصره . ان آراءه في السياسة تمتمد على آرائه في نظام الكون وفي النفس ولا يمكن الفصل بين هذه الآراء . من هنا ان آراءه في و المدينة الفاضلة و تشمل البشر الذين يعيشون على هذه الارض جميعاً وليست هي منهجاً سياسياً يطبق في أوضاع و راهنة و . إن فلسفته التي أطلق عليها اسم الفلسفة السياسية ليكون من الافضل تسميتها بفلسفة النبوة .

اذا كانت الشخصية التي تطغي في والمدينة الفاضلة، هي شخصية والرئيس، فان شخصية ، الامام ، ايضاً تكشف عن الالهــــام الصوفي عند الفارابي كما يكشف عن ذلك الحل الذي قدمه للنظرية في العالم الآخر ؟ ويمكننا ان نزيد على ذلك . فنقول ان فلسفة النبوة تتضمن بعض الملامح الاساسية المشتركة بينه وبين فلسفة النبوة عند الشيعة ،ومنالمؤسف ان لا يتسم المجال هنا لتحقيق هذا القول وتوسيعه والنظر فيما ينجم عنه.إن الأدلة التي يقدمها الفارابي ليدعم قوله بضرورة وجود الأنبيــاء ٬ والملامح التي يصف بها الكيان الداخلي للنبي والمرشد ، والامام ، كل ذلك مطابق للأدلةالتي اقامها علم النبوة عند الشيعة، كما رأينا / استناداً الى اقوال الأثمة المعصومين وآرائهم . فالنبي الشرَّع هو في الوقت نفسه إمام ما دام على قيد الحياة ، ومن بعده تبتدىء أدوار الامامة ( او ادوار الولاية وهو الاسم الذي أُطلق في فترة من الاسلام على ﴿ النَّبُوةُ ﴾ التي لا تسن شريعة ) . فاذا كان النبي – الحكم عند الفارابي هو الذي يسن النواميس والشرائع فان هذا بالفعل لا يعني انبه يسن شريعة بالمعنى اللاهوتي الدقيق لهذه الكلمة . أن ضمّ هاتين الفلسفتين النبويتين 'يظهر لنـــا على ضوء جديد تلك الفكرة التي تجعل من كلِّ من ﴿ حكم ﴾ افلاطون ، ومن ﴿ رئيسٍ، المدينة الفاضلة ، اماماً .

٣ - ومن جهة اخرى ، رأينا كيف بلغ علم النبوة عند الشيمة أوجه في معرفة غنوصية بميزة بين صيغة المعرفة عند النبي وعند الامام . الأمر متشابه عند الفارابي . فالامام - النبي الذي هو الرئيس في المدينة الفاضلة عليه ان يصل الى درجة فائقة من السعادة البشرية تقوم على الاتصال بالعقبل الفعال . ويما أشرنا سابقاً فان وينشأ عن هذا الاتصال كل وحي نبوي وكل إلهام . ويما أشرنا سابقاً فان الأمر هنا لا يتملق و بالاتحاد ، بالعقل الفعال ولكن و بالاتصال ، به . فمن المهم اذن ان نلاحظ هنا انه على النقيض من حكيم افلاطون الذي يتوجب عليه ان يبط من تأملات للمعقولات الجردة لينصرف الى الامور العامة فان عليه ان يبط من تأملات للمعقولات الجردة لينصرف الى الامور العامة فان

وحكم ، الفارابي عليه ان يتصل بالكائنات الروحية بل إن مهمته المثلى هي في ان يقود اهل المدينة الفاضلة نحو هذا الهدف بالذات اذ ان السعادة المطلقة هي في هذا الاتصال عينه . ان و المدينة الفاضلة ، السبق يستشفتها الفارابي لتكاد تكون و مدينة الابرار في آخر الزمان ، انها مشابهة لتلك الحالة السبق تكون عليها الامور عند رجعة الامام الفائب ليمهد ليوم الحشر . وبعد هذا كله هل بامكاننا ان نعطي ولسياسات، الفارابي المعنى الذي نعطيه لها اليوم ؟

ومقابل ذلك يصح القول بالنسبة للرئيس الذي أضفى عليه الفارابي كل الصفات الخلقية والفلسفية انه و افلاطون في ثوب النبي محمد (۱) م. بل ينبغي القول ، على الاصح ، ان الاتصال بالعقل الفعال يتم بواسطة العقل . هذه هي حالة الفيلسوف ؛ ذلك ان هذا الاتصال هو مصدر المعارف الفلسفية كلها ، كا ان هذا الاتصال يمكن ان يتم بواسطة القوة المتخيلة ويصبح عند ذلك مصدر الالهام والوحي والرؤىء النبوية . لقد أشرنا فيا تقدم كيف ان فلسفة النبوة عند الشيعة أدت الى القول بنظرية كاملة عن المتخيلة تثبت صحة المعرفة الخيالية والعالم المدرك على حقيقته من خلالها . وانه لذو مغزى ان تحتل نظرية المتخيلة عند الفارابي مكانا أساسيا مشابها . واذا رجعنا الى مؤلفات النظرية الفارابية عن التنبؤ لم 'تحمل على عمل الحدرا الأثمة ، لنبيننا خطأ القول بأن النظرية الفارابية عن المتذبؤ لم 'تحمل على عمل الحد الا في الفلسفة المدرسية العبرية عوفلسفة النبوة المناز (عند ابن ميمون) ذلك ان هذه النظرية اعطت وافر الثمر في فلسفة النبوة عند الشعة .

ν – ان المعرفة الغنوصية تقوم في الاساس، تبعاً لمراتب رؤية الملاك او سماعه، سواء كان ذلك في اليقظة او في المنام او في حالة وسط بينهها . عند الفارابي

 <sup>(</sup>١) هذا التشبيه ررد عند « دي بور » في كتابه « تاريخ الفلسفة في الاسلام » حيث يقول ما مؤداه : « ويبرز الفارابي رئيسه في كل الصفات الإنسانية والفلسفية فهر افلاطور في ثوب الذي عمد » .

يتصل الحكيم بالمقل الفعال عن طريق التأمل والنظر ، كما يتصل النبي به عن طريق القوة المتخيلة فهي مصدر النبوة والوحي النبوي . وهذه النظرية ليست مكنة الا لأن جبريل ، ملاك محمد ، هو نفسه المقل الفعال . وكما لاحظنا سابقاً ، ليست القضية هنا قضية عقلنة الروح القدس الفعال . وكما لاحظنا الوحي في كاثن واحد لهو من مقتضيات كل فلسفة نبوية ومذهب الفارابي كله الوحي في كاثن واحد لهو من مقتضيات كل فلسفة نبوية ومذهب الفارابي كله متجه في هذا الاتجاه . لذلك لا يكفي ان نقول بأنه أعطى اساساً فلسفياً للوحي كما انه يكون من الخطأ القول بأنه وضع الفلسفة فوق النبوة . فهذا يتحدان مع العقل للوح للوحي الفلسفة النبوية . والفيلسوف والنبي يتحدان مع العقل لل الروح للقدس نفسه . ان حالة الفارابي تحدد افضل يتحديد الموقف الذي عرفناه هنا . قد يكون بسين الاسلام الشرعي والفلسفة اختلاف عكم لا يمكن حلته . ولكن العلاقة الهامة هي بين الاسلام الباطني والمدان والديانة الظاهرة المتجلية بالنص . وعلى القبول بالتفسير الباطني للكتاب او والديانة الظاهرة المتجلية بالنص . وعلى القبول بالتفسير الباطني للكتاب او

مها كانت المدينة الفاضلة فاضلة فانها لم تكن بذاتها ما قصد اليه الفارابي. إن هي الا وسيلة لهداية الناس الى طريق السعادة المطلقة. عندما تجتاز جماعات الأحياء أعتاب الموت عليها ان تنضم الى جماعات اولئك الذين سبقوها وتتحد روحياً بها، كل يتحد بشبيه. باتحاد الانفس هذا يتضاعف وينمو الى ما لانهاية هناء الانفس الاولى ولطفها ، تلك التي ارتحلت عن هذه الدار قبل غيرها . نظرة مشابهة في هذا الجال نجدها عند الاسماعيلية ، وذلك في معرض كلامهم عن مصير الانسان وعلم المعاد ووصفهم لاتحاد الصور المنيرة Formes de lumière عيكل الأنوار الحاص بالامام .

٨ -- لم 'يعرف الا العـدد القليل من تلامذة الفارابي . نذكر منهم و أبا
 زكريا يحيى بن عدي ، (المتوفي عام ٣٧٤ ه / ٩٧٤ م) وهو فيلسوف نصراني

من اليماقية 'عرف بترجمته لكتب ارسطو . وهنساك توارد يلفت النظر بين أقوال بحيى بن عدي وأقوال و ابن ابي سعيد الموصلي ، وهو يهودي عاش في الموصل . وهناك ايضاً تلميذ ليحيى بن عدي هو ابو سلمان محمد السجستاني ( المتوفي عام ٣٧١ ه / ٩٨١ م ) وهو غير ابي يعقوب السجستاني الاسماعيلي . جمع السجستاني في بغداد حلقة من رجال الفكر كانوا يعقدون مجالس ثقافية شهيرة . وصلتنا أخبار همذه المجالس في كتاب و المقابسات ، لأبي حيان التوحيدي ( المتوفي عام ٣٩٩ ه / ١٠٠٩ م ) تلميذ ابي سلمان ، وكتابه هذا يزخر بالمعلومات القيمة . غير ان همذه الحلقة لم تضم فلاسفة بالمعنى الصحيح وتكاد المناقشات التي دارت فيها حول منطق الفسارابي تتحول الى فلسفة شهية لا غير ، في ان اموراً لا أهمية لها كانت تبحث أثناء تلك المجالس حيان ) . ولكن الفارابي وجد في الحقيقة خلفاً له في ابن سينا الذي اعترف حيان ) . ولكن الفارابي وجد في الحقيقة خلفاً له في ابن سينا الذي اعترف بأبي نصر معاماً له . وكان للفارابي كبير الأثر في الأندلس ( وخاصة على ابن باجه ) وعلى السهروردي ، كما كان تأثيره بيننا كا رأينا على الشيرازي .

## ٣۔ ابو الحسن العامري

المرب حق البو الحسن محمد بن يوسف العامري . لم يعرف حق المعرفة في الغرب حق الآن . ومع ذلك فقد كان همذا الخراساني الايراني ، في عداد الفلاسفة الذين ندرسهم في هذا الفصل ، وجها هاماً بين الفارابي وابن سينا . ولد في نيشابور وتتلذ على و ابي يزيد احمد بن سهل البلخي، وهو من خراسان ايضاً . ألم ابو الحسن إلماما شاملاً بدراسة الفلسفة والماورائيات وشرح عدة نصوص لأرسطو ، وكان له مع ابن سينا رسائل عديدة متبادلة ( وهي التي تولف ، مع أجوبة ابن سينا ، كتاب و الاربعة عشر سؤالاً ، ) . قام والعامري، برحلتين الى بغداد ( قبل عام ٣٦٠ ه / ٩٧٠ م وفي عام ٣٦٤ ه/

٩٧٤ م ) حيث هالته ، على ما يبدو ، عادات البغداديين وأخلاقهم . فعساد الى ايران وقضى في الري خمس سنوات تمتم خلالها بحياية الوزير ، ابن العميد، وانصرف الى أداء دوره التعليمي. ثم عاد الى خراسان حيث توفي عام٣٨١ه/ ٩٩١ م ) .

كان للمامري كثير من الأصدقاء والتلاميذ . منهم و ابو القاسم الخطيب ، الذي كان على صلة وثيقة و بابن هندو ، ثم و ابن مسكويه ، الذي يشير اليه في كتبابه و جاودان خرد ، ( بالايرانية ) ( اي الحكمة الأزلية ) ؛ وعلى الاخص و ابو حيان التوحيدي ، الذي يذكره في مناسبات عدة . ويشير اليه و ابن سينا ، كذلك في كتاب و النجاة ، ولكن ببمض التحفظ حول معلوماته الفلسفية . ومع ذلك فان ما وصل الينا من كتبه ، وتقييمه لغيره من الفلاسفة ، يشهد على ان فلسفته لا تخلو من الأصالة : له رسالة و في السعادة ، و و فصول في المعالم الالهية ، ورسالة و في الإبصار ، و و في الأبد ، كما انه كتب عن في المعالم الاسلام ، وفي و الجبر والقدر ، وله كتاب بالفارسية بعنوان و فر وخ نامه ، . يبحث العامري في كتبابه و الفصول ، في وحدة العقل والتعقل والمعقول بشكل سوف يستلهم منه فيا بعد و أفضل الدين القاشاني ، ( القرن القاشاني ، ( القرن الطوسي .

٢ - يشير ( التوحيدي ، الى عدد من المباحثات والمناقشات التي كان لأبي الحسن ( العامري ، دور فيها . نذكر منها هنا المناقشة التي جرت مع ( ماني المجوسي ، ( وهو بالطبع غير ( ماني ، نبي المانوية ) حيث اضطلع فيلسوفنا بدور الافلاطوني اللامع ( ، كل ما هو حسي فهو ظل لما هو عقلي ... المقل خليفة الله في هذا العالم »). وكثيراً ما يشير ( الملا صدرا الشيرازي ( المتوفي عام ١٠٥٠ ه / ١٦٤٠ م ) ، الى مذهب ( العامري » ، في مجموعته الفلسفية الكبيرة ( الأسفار الاربعة » ، كما ان احد دروس هذا المفكر نفسه حول الكبيرة ( الشهروردي المشرقية » محتوي على اشارة طريفة . فهو مجمول الى

كتاب والأمد علاء الأبد، حيث ينسب وابو الحسنالعامري، ولأمبيذوقلس، ما معناه اننا اذا قلنا عن الخالق، الذي لا يحده وصف، بأنه هو ذاته الكرم والقوة والقدرة، فان هذا لا يعني ان هـذه الصفات والملكات المعنية بهذه الأسماء توجد فعلاً في الذات الالهية.

وسوف نجد هذه المبادى، التي قال بها و امبيذوقلس المحدث ، هذا ، عند و ابن مسرة ، في الأندلس . كاكان لهذه المبادى، تأثيرها على والسهروردي، (في قطبية الخير والهمبة ) . ويبدو ان و ابا الحسن العامري ، قد تأثر بوجه خاص فيا يختص بالفلسفة السياسية بتلك المؤلفات الفارسية التي نقلها ابن المقفع عن الفهاوية القديمة ؛ وهو لذلك ينادي بمذهب يقل تأثراً بالهلينية الافلاطونية عن مذهب الفارايي .

٣ - علينا ان نشير ايضاً الى فيلسوف لم 'يعرف الا بنبدة له عن النفس هر و بكر بن القساسم الموصلي » ( نسبة الى الموصل ) ، عاش في ذلك المصر الزاخر بالحركات الفكرية حيث كان النصارى يقومون بشرح كتب ارسطو في بغداد ، وحيث كان الفارابي يبني مذهبه الذي كان له النتائج البعيدة بينا كان و الرازي » يثير ضجة كبيرة حول مذهبه . ويبدو ان بكراً الموصلي قد بقي بعيداً عن كل هذا الخضم الفكري . فهو لا يذكر من كل المؤلفين في هدنه الفترة الاسلامية الا الفيلسوف الصابئي ثابت بن قرة وحده. وفي هذا الاختيار البعيد الذي كان لفيلسوف حران الصابئي .

## ٤ - ابن سينا والسينوية

١ – هو ابو علي حسين بن عبد الله بن سينا ولد في اصفهار ١٠٠ قرب

<sup>(</sup>۱) يقول ابن ابي اصيبعة (ج ٧ ص ٧ ) رالقفطي ( ص ٢٦٩ ) اعتاداً عل مــا رواه ابر عبيد الجوزجاني ، ان ابن سينا ولد ني « افشنة » وهي قوية قرب بخارى . ويقول ابن خلكان (ج ١ ص ١٩١ ) انه ولد بقوية « خرميثنا » او خرميثن من قوى بخــارى . وينفرد الاستاذ كوربان بالقول انه ولد في اصفهان .

بخارى في شهر صفر من عام ٣٧٠ هـ الموافق لآب من عام ٩٨٠ م . ( ولما ترجمت بعض مؤلفاته الى اللاتينية في القرن الثاني عشر ، أدى اللفظ الاساني لاسمه و أبين ، او و أفين سينا ، الى و أفيسين ، dvicenne وهو الاسم الذي عرف به في الفرب عامة ) . كان والده موظفاً كبيراً في دولة السامانيين . ويعود الفضل في معرفتنا المتفاصيل المهمة من حياته ، الى تلميذه وصديقه المخلص و الجوزجاني ، الذي أرخ لسيرته وأخباره .

ظهر نبوغ ابن سينا وهو لم يزل طفلا ، وكانت ثقافته واسعة شاملة ، فقد ألم بعلم النحو والهندسة ، والفيزياء والطب والفقية واللاهوت ١١١ . وطار له صيت واسع وهو لم يتجاوز السابعة عشرة فاستدعاه ، نوح بن منسور ، امير السامانيين (٦٠) وكان قد اصيب بمرض عضال فعالجه ابن سينا وشفاه. واستعصى عليه فهم كتاب ، ما بعد الطبيعة ، لأرسطو وقد اعترف انه قرأه اربعين مرة دون ان يفهم معناه ويعود الفضل الى رسالة اللفارابي ، وقع عليها ابن سينا عرضا ، في ازالة الفشاوة عن عينيه وانكشاف ما كان مستغلقاً عليه الثامنة ويشير المؤرخون بكل رضى الى هذا الاعتراف بالفضل . وما بلسن الثامنة

 <sup>(</sup>١) درس الفرآن واصبل اللغة ، وتلقى العلوم على يد ابي بكر الحوارزمي ، كه درس الطب
 على بد استاذ مسيحي هو عيسى بن يحيى .

<sup>(</sup>٣) يرجع نسب الا مانيين الى سامان احد نبلاء بلخ من انساع زرادشت. مؤسس درلتهم نصر بن احمد . وموطد هذه الدولة هو اسماعيل اخو نصر . دام نفوذهم من سنة ١٨٧٤ الى ٩٩٩. استولى السامانيون على سجستان وكرمان وجرجان ومسا وراء النهر وخراسان وتتموا بسلطة مستقلة وإن كانوا يدينون في الظاهر للخليفة في بفداد . ونوح بن منصور هذا من أمرائهم حكم من ( ٩٩٧ – ٩٩٧ ) .

<sup>(</sup>٣) يقول حاجي خليفة في كشف الظنون (ج ٣ ص ٨٥ – ٩٩ ، طبعة ليبزج ١٩٥٠): « وقد استمعى على ابن سينا فهم كتاب ارسطو في بعــد الطبيعة مع انه قرأه اربعين مرة ، حتى أيس من فهمه ، الى ان أتبع له الاطلاع على كتاب الفارابي في اغراض ارسطو في الكتـــاب ، فانفتم له ما استفلق ، ففرح بذلك وتصدق بشيء كثير على الفقراء .

عشرة من عمره حتى كان يلم بجميع أنواع المعرفة ، ولم يكن ينقصه الا التعمق بها . وبعد وفاة والده راح يتجول في أنحاء خراسان ، ولكنه لم يتعد أبدا حدود العالم الايراني. اقام اولاً في جرجان ( جنوبي شرقي بحر قزوين ) حيث تعرق الى الامير ابي محمد الشيرازي ، وأتاح له ذلك ان يؤسس مدرسة عامة يلقي فيها دروسه ، ثم باشر بتأليف قانونه الكبير في الطب الذي بقي في الشرق حتى أيامنا هدذه ، وفي الغرب طيلة عدة قرون ، المرجع الاول للدراسات الطبية .

وبعد ان اقام مدة في و الري ، ( وهي مدينة أتينا على ذكرها مراراً هنا تقع على بعد عدة كيلومترات من جنوب طهران الحالية ) حيث عمل في خدمة الملكة الوصية و سيدة ، وابنها الشاب و بجد الدولة ، انتقل بعدها الى قزوين ومنها الى همذان ( في غرب ايران ) . واتخذه امير همذان شمس الدولة وزيراً له للمرة الاولى . ولكن فيلسوفنا لاقى صعوبات مع عسكر الامسير فاستقال من منصبه ثم عاد فقبل به مرة ثانية بعد ان اعتذر له شمس الدولة الذي كان ابن سينا قد عالجه وشفاه . وفي هسده الأثناء طلب اليه تلميذه الجوزجاني ان يضع كتاباً شاملاً في فلسفة ارسطو . فباشر ابن سينا في همذان برنامجاً مضنياً من العمل الشاق . فكان يقوم بأعباء مهاته السياسية نهاراً ، وينصرف ليلا الى البحث والتأليف . وكان الجوزجاني يراجع طبيعيات وينصرف ليلا الى البحث والتأليف . وكان والقانون ، ويطول السهر ليلا حق اذا فرغ ابن سينا وصحبه استراحوا قليلا ، وتحدثوا وشربوا شيئاً مس حتى اذا فرغ ابن سينا وصحبه استراحوا قليلا ، وتحدثوا وشربوا شيئاً مسن

<sup>(</sup>١) يقول ابر هبيد الجوزجاني انه كان يجتمع طلبة العلم بدار ابن سينا كل ليلة ، ويقرؤون الكتب ، حتى اذا فرغوا من القراءة حضر المفنون وهيء مجلس الشراب واشتفاوا به . ويقول ابن سينا ، عل لسان ابي عبيد : « وكنت ارجع بالليال الى داري ، وأضع السراج بين يدي وأشتفل بالقراءة والكتابة ؛ فمها غلبني النوم ، او شعرت بضعف عدلت الى شرب قدح من الشراب ، وينا تعود الى قوتي ، ثم ارجع الى القراءة » .

ولما توفي شمس الدولة راسل ابن سينا عسلاء الدولة امير اصفهان سرا ، يطلب العمل في خدمته ، فكلفته هسده الجرأة الدخول الى السجن فألف في فترة سجنه اولى رسائله الصوفية « رسالة حي بن يقظان » ثم تمكن من الفرار الى اصفهان حيث استقبله اميرها وأعلى شأنه . وعاد ابن سينا من جديد الى حياة العمل المضني الذي كان يقوم به في هذان . وفي عام ٢٦١ ه / ١٠٣٠ م (أي قبل وفاة ابن سينا بسبع سنوات) استولى مسمود الغزنوي على اصفهان . فنهبت دار ابن سينا بسبع سنوات) استولى مسمود الغزنوي على اصفهان . فنهبت دار ابن سينا . وهكذا 'فقدت الموسوعة الضخمة التي وضمها بعنوان فنهبت دار ابن سينا . وهكذا 'فقدت الموسوعة الضخمة التي وضمها بعنوان ألف مسألة ) حيث قابل بها ابن سينا الصعوبات التي اعترضت سبيل الفلاسفة ، مع فلسفته الخاصة التي أشار الى انها هي « الحكمة المشرقية » .

لم يسلم من هذه الموسوعة الا نتف قليلة (إما ان تكون قد نجت من أيدي الناهبين ، وإما ان يكون ابن سينا قد أعاد كتابتها ) منها قسم من شرح كتاب الربوبية المنسوب لأرسطو ، وشرح كتاب ما وراء الطبيعة ، وتعليقات وحواشي في كتاب والنفس، لأرسطو، وقد يكون فيها ايضاً بعض والكراريس، المعروفة بد و منطق المشرقين ، وأثناء مرافقته لعلاء الدولة في حملته على همذان ، أصيب ابن سينا عمرض لم يقو على معالجته فتوفي وهو بكامل قواه وله من العمر ٥٧ عاماً في سنة ٢٠٨٤ / ١٠٣٧ على مقربة من همذان .

٢ - اذا تأملنا الحياة المليئة بالحوادث والزاخرة بالأعباء العامة التي عاشها
 ابن سينا لأكبرنا تعدد مؤلفاته وسعتها . يذكر د السيد يحيى محذفي ، ان له
 ٢٤٣ كتاباً (١٠) . وان مؤلفاته هذه التي تركت آثاراً بعيدة في الغرب الوسيط
 وفي الشرق حتى أيامنا هذه ، لتشمل ميدان الفلسفة والعلوم المعروفة في ذلك

<sup>(</sup>١) ريشير صاحبا « اعلام الفلسفة » الى ان أدنى إحصاء لمؤلفساته هو الذي وضعه الاب « أنواتي » رمهد له احمد ا-ين وابراهم مدكور ، وقد بلغ ٢٧٦ مؤلفاً .

المصر جميعاً. ولقد كان ابن سينا بنوع خاص مثالاً للانسان الشامل الثقافة في العصر الوسيط. ألف رسالة في الصلاة، وشرحاً لعدد من السور القرآنية. هذه المؤلفات التي اعتمدت في انطلاقها على كتب الفارابي ، انتهى بها الامر الى كسف هذه الاخيرة والتغطية عليها نظراً لسعتها وشمولها. ( وهو امر شبيه بحال مؤلفات و صدرا الشيرازي ، بالنسبة لمؤلفات معلمه مير داماد ، الملم الثالث ، في القرنين السادس عشر والسابع عشر للميلاد ) .

ولا يغرب عن بالنا أعمال ابن سينا هذه ومؤلفاته كانت معاصرة لمؤلفات الاسماعيلية الباطنية التي ينتسب اليها عدد من كبار الرجالات الايرانيين ( و كابي يعقوب السجستاني في حدود ٣٦٠ ه / ٩٧٢ م ، و وحميد الكرماني و ٤٠٨ ه / ١٠١٧ م ، و وحميد الكرماني و ٤٠٨ ه / ١٠١٧ م وغيرهم) هؤلاء الذين نأمل ان يأخذوا رويداً رويداً المكانة التي تعود لهم في تواريخنا الفلسفية ، كا ان والد ابن سينا وأخاه كانا ينتميان الى الاسماعيلية (١٠ ؛ ولقد أشار هو نفسه الى الحاولات التي بذلها هؤلاء في سبيل إقناعه و بالدعوة و الساماعيلية . وهناك من دون شك ، قائل ( كا هي الحال عند الفارابي ) بين نظام الكون عند ابن سينا وعند الاسماعيلية ، الا ان فيلسوفنا كان يأبى دائما ان يرتبط مع الاسماعيلية ، وبالمقابل فانه اذا كان يسمى للتملص من دائما ان يرتبط مع الاسماعيلين . وبالمقابل فانه اذا كان يسمى للتملص من واصفهان تسمح لنا على الأقل ان نشير الى انه كان ينتمي الى الشيعة الاثني عشرية (٢٠) .

 <sup>(</sup>١) يقول الشهر زوري في « تزهـــة الارواح » ص ٢٢٤ ، ان أباه كان من الاسماعيلية وكذلك أخاه .

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب « توفيق التطبيق » للدكتور عمد مصطفى حلمي ، في اثبــات ان ابن سينا من الشيعة الامامية الاثني عشرية ، ( القاهرة – ١٩٥٤ ) .

هذه الامور كلها وحدوثها جملة في وقت واحد نوستم الأفتى الذي ترتسم فيه شخصية ابن سينا الروحية . والى ذلك فان مجمل مؤلفاته تجملنا اشتم رائحة التعقيد في نفسه وفي مذهبه الذي لم يطلع المدرسيون اللاتين الاعلى قسم منه . وهذا المذهب هو ، على وجه التأكيد ، مستقى من كتبابه الضخم والشفاء ، (۱) ، الذي يتضمن علم المنطق ، والطبيعة ، وما بعد الطبيعة . ولكن هدف الفيلسوف لاقى غايته في ما يسميه ابن سينا بالفلسفة المشرقية ، كا أشرنا اعلاه .

٣ - لما كان علينا ان نقتصر على نظرة اجمالية موجزة عن ابن سينا فسوف نتخذ من نظرية المعرفة عنده منطلقاً لنظرتنا هذه . ذلك ان هذه النظرية ، بتفرعها من مذهبه العام في العقول الذاتية ، تظهر وكأنها وعلم للملائكة ، متفرعها من مذهبه العام في العقول الذاتية ، تظهر وكأنها وعلم عند ابن سينا كما انه يحدد آراءه في علم الإناسة . لقد أشرنا سابقاً ( الفصل الخامس ، ٢ ) الى ان البحث في الماورائيات ، المتعلقة بالجوهر كان قد بدأ بمؤلفات الفارابي ، كما ابتدأ معها التعييز بين الكائن الواجب الوجود بذاته والواجب الوجود بغيره ؛ والكون عند ابن سينا ، لا يحتمل ، بدوره ، ما نسميه بحدوث المكن . فطالما ان المكن ما زال ممكنا بالقوة فذلك يعني ان لا قدرة له على الوجود ، فان تمكن بعض الممكنات من ان يوجد فذلك لأن وجوده اصبح واجباً بموجب العلة التي أوجدته . ومن ثم فلا يمكنه ان لا يوجد . وكذلك فان العلة التي أوجدته هي بدورها واجبة الوجود بموجب العلة التي أوجدته . ومن ثم فلا يمكنه ان لا العلة التي أوجدته المجدد . وكذلك فان العلة التي أوجدته هي بدورها واجبة الوجود بموجب العلة التي أوجدته . ومن ثم فلا يمكنه ان لا العلة التي أوجدته العكن المهرب العلة التي أوجدته العلمة التي أوجدته العلمة التي أوجدته العلمة التي أوجد المحدد المحدد المحدد المحدد العدد المحدد المحدد التي العلمة التي العدد العدد العدد التي أوجد المحدد العدد العدد العدد التي العدد التي العدد ال

<sup>(</sup>١) « كتاب الشفاء هو أم مؤلفات ابن سينا في الحكة ، وفيه اربعة اقسام : المنطق ، والطبيعيات ، والرياضيات ، والالهيات . والكتماب موسوعة ضخمة في ثمانية عشر مجلداً وصل البينا منها نسخ عديدة لا تزال مبعثرة في مكتبات اوروبا والشرق » .

<sup>(</sup> تاريخ الفلسفة العربية « جر وفاخوري » ص ١٦١ )

وينشأ عن ذلك ان الفكرة الاسلامية الحنيفة عن الخلق وجب ان ينسالها هي الاخرى تعديل جذري. فلا يمكن ان يكون الخلق فعلا اختياريا محضا حصل في عالم البقاء ، بل لا يمكنه ان يكون الا وجوبا في الذات الالهية . فالحلق يقوم على فعل التأمل الالهي للذات ، وهمذه المعرفة التي يعيها الكائن الالهي لنفسه منذ الأزل ، إن هي الا الفيض الاول والعقل الاول . همذا المعلول الاول والوحيد للقدرة الخلاقة ، المائل للفكر الالهي ، يؤمن الانتقال من الواحد الى الكثرة مع المحافظة على المبدأ القائل: « عن الواحد لا يصدر الالواحد » .

وانطلاقًا من هذا العقل الاول ، تنشأ الكثرة في الوجود ، تماماً كما هي الحال عند الفارابي ابسلسلة من التأملات تجمل من علم نظام الكون (Cosmologie) نوعاً من وظاهراتية، الوجدان الملائكي ( Phénoménologie de la conscience angélique ). فالعقل الاول يتأمل مبدأه، ويتأمل ذاته بأنه واجب الوجود بغيره ؛ ويتأمل ذاته بأنه بمكن محض بذاته ، تلك الذات التي تظهر، وهما ، كأنها خارجة عن نطاق المدأ الاول . فيفض بذلك عن تأمله الاول العقل الثاني ، ويفيض عن تأمله الثاني النفس المحركة للفلك الأقصى ( فلك الأفلاك ) ويفيُّض عن تأمله الثالث جرم ذلك الفلك، وهو الذي يصدر عن البعد الاسفل للمقل الاول ( وهو بعد الظل ، او اللاوجود ). وهذا التأمل الثلاثي، المبدع للوجود ، يتعاقب من عقل الى عقــل ، حتى يكتمل ذلك التراتب المزدوج : نعني تراتب العقول ﴿ القروبيين ﴾ العشرة ؛ وتراتب الانفس السماوية؛ التي ليس لها صفات وملكات حسية ، ولكنها تملك قوة الخيلة الصرف ، اي الخالية من كل علاقة بالحس ، والتي بفعل شوقهـا الى العقل الذي فاضت عنه تضفى على كل من الافلاك حركاتها الخاصة . فالدوران الفلكي الذي ترتبط بـ الحركات جميعًا ، هو اذن نتيجة ذلك الشوق الذي لا يرتوي . ان نظرية الانفسالسماوية هذه وما ينتبج عنها من القول بقوة متخيلة مفارقة للحواس الجسدية ، هي التي هاجها و ابن رشد ، بشدة . لكنها ، مقابل ذلك ، أعطت نتائجها المثمرة

عند الايرانيين « السينويين » ؛ فقد أشرنا سابقاً ( الفصل الثاني ، ه ) كيف ان المعرفة الغنوصية النبوية تفترض فكرة القوة المتخيلة الروحيـــة المحض ، كما اننا بيتنا ، في حينه ، الدوافع لذلك .

إلى المعقل العسائم الطاقة لكي يولته المدوره عقلا واحداً ونفساً واحدة . وانطلاقاً منه يتفجر الفيض اذا صح التعبير افي كثرة الانفس البشرية افي حين تصدر المادة عن البعد الظلي الله المادة التي تؤلف فلك ما دون القمر . هذا العقل العاشر هو العقل الفعال وهو الذي تصدر عنه نفوسنا وهو الذي يعكس المشراق منه الافكار وصور الممرفة على الانفسالتي تقيض لها ان تكتسب القدرة على مواجهته والالتفات اليه فالمعقل البشري ليس له دور ولا قدرة على تجريد المعقول من المحسوس وكل معرفة البشري أن هي الافيض وإشراق من لدن الملاك . هكذا يملك العقل البشري المالقوة المبيعة ملائكية وان طبيعته المزدرجة هذه المافيها من عقل عملي وعقل نظري المطلق على وجهيها هذين اسم والملاكين الأرضيين . هنا يكن سر مصير الانفس . فمن حالات المعلل النظري الاربعة واحدة فقط منا يكن سر مصير الانفس . فمن حالات المعلل النظري الاربعة واحدة فقط والعقل القدسي المنافق عليها ابن سينا اسم و العقل القدال القدسي المنافق الحالة المنافق المنا

كل ذلك يسمح لنا ان نستشف ان ابن سينا ، في مجمع لمسألة المقل الفعال و وهي مسألة كثرت أقاويل شراح ارسطو حولها — وباتباعه الفارابي (ويجب ان لا يغيب عن ذهننا ايضاً العقل العاشر في نظام الكون عند الاسماعيلية ) قد قال و على شخكس تمستيوس والقديس توما الأكويني ) بعقل مفارق وخارج عن العقل البشري ، دون ان يصهره مع ذلك في بوتقة واحدة مع مفهوم الله (كا فعل الاسكندر الافروديسي ، او على طريقة الاوغسطينيين ) . لقصد جمل الفارابي وابنسينا منهذا العقل كائناً من عالم الابداع Un être du Plérôme

فهو همزة الوصل المباشرة بين هذا العالم والكائن البشري . وهنا تكن الجدة والأصالة في المعرفة الفنوصية عند هذين الفيلسوفين . الا انها لم يرضيا ، من جهة اخرى ، بالفكرة المشائية القائلة بأرف النفس هي صورة Entéléchie بللجمد . فهذا البحث عن المعرفة ما هو الا واحد من وظائفها المتعددة ، بل انه ليس أهمها . ان علم الإناسة Anthropologie عند الفارابي وابن سينا هو علم افلاطوني محدث .

و - على هذه الاسس يتضح لنا كيف تتصل الفلسفة المشرقية بمجمل البنيان الفلسفي الذي شيده ابن سينا في البده . ومن المؤسف ان لا يبغى من هذه الفلسفة المشرقية الا تلك النصوص والتلميحات التي أتينا على ذكرها أعلاه . ( لن نتمرض هنا الى تفاصيل بعض الآراء المتضاربة ؛ لقد أظهر و س. بينيس ، بصورة جازمة في أبحائه ، التي أشرنا اليها في جدول المراجع من هذا الكتاب ، ان كلمة و المشرقين ، كا يستعملها ابن سينا لها دائماً نفس المدلول) ولكن الفكرة الأكيدة التي يمكننا ان نكوتنها عن هذه الكلمة ، نجدها ، من جهة ، في الحواشي المكتوبة على هامش كتاب والربوبية ، المنسوب لأرسطو . فن اصل سنة مواضع يستشهد فيها ابن سينا بفلسفته المشرقية هناك خسة تتملق بالوجود بعد الموت . انه اذن مذهب الحياة الاخرى الذي تتصف به الفلسفة المشرقية بالدرجة الاولى من حيث حقيقتها الممدة .

ومن جهة اخرى هناك رسائله الصوفية الثلاث حيث يكشف ابن سينا عن مر تجربته الشخصية ضارباً بذلك المثل النادر الفيلسوف الذي يعي نفسه تمام الوعي والذي يتوصل (كا فعل السهروردي بعده) الى ايجساد رموز خاصة به . فوضوع الرسائل الثلاث يدور حول رحلة الى « شرق » خفي لا وجود له على خرائطنا ، ولكن فكرة هذا الشرق قد ظهرت منذ الغنوص . ان رسالة « حي بن يقظان » تعرض الدعوة الى السفر برفقـــة ملاك الاشراق .

و و رسالة الطير ، تنفذ هذا السفر وتبتدى، دوراً سوف يبلغ ذروت، في الملحمة الصوفية الرائعة التي كتبها و فريد العطار ، بالغارسية ( في حدود القرنينالثاني عشر والثالث عشر م) اما وسلامان وابسال، فها بطلا الرسالة التي القرم عنها ابن سينا في القسم الأخير من كتاب و الاشارات ، ليست هدف الرسائل بحرد خرافات وأساطير بل انها قصص رمزية ومن المهم جداً ان لا نخلط بين هذين النوعين ، كا انها ليست امثالاً وحكاً لحقائتي نظرية يمكننا ان نعبر عنها بشكل او بآخر بل انها صور تجسد الدراما الشخصية الحميمية ، والتجارب المختلفة لحياة برمتها . فالرمز اشارة وصمت . هو ينطق ولا ينطق وليس بوسمنا ان نعطيه تفسيراً واحداً ينطبق على جميع الحالات . فهو على تفتح دائم ، وتطور دائم كلما مر في خاطر او وجدان ودعا هدذا الوجدان الى التفتح أي لكي يجمل منه رمزاً لتبدله الخاص .

7 — ان صورة الملاك ودوره، ذلك الملاك الذي هو العقل الفعال، تسمح لنا ان ندرك مصير مدرسة ابن سينا. فبسببه اخفقت المدرسة التي يسمونها بالابن سينية اللاتينية. فهي قد ألقت الحشية في قلوب اصحاب الترحيد الحنيف الذين شعروا بشكل واضح ان الفيلسوف ، بعيداً عن اس 'بقيد ويأتمر بتصرفات هذا الملاك نحو غاية أدنى قيمة من الناحيسة الميتافيزيقية ، فانه سوف ينجذب به نحو غايات ماورائية غيية ، تكون في كل الاحوال مستقلة عن العقيدة والشرع ، ذلك ان العلاقة المباشرة مع كائن روحي مسن عالم الابداع Un être spirituel du Plérôme لا تؤهل الفيلسوف بنوع خاص لكي يخضع المقتضيات السلطة الدنيوية . فمدرسة ابن سينا لم تعط ثمارها الا مقابل تغير جذري يحور معناها وطبيعتها ( في تلك الاوغسطينية التي تسمى الحاكاة مدرسة ابن سينا ، والتي احسن و جيلسون ، تسميتها وتحليلها ) . هاكاة مدرسة ابن سينا ، والتي احسن و جيلسون ، تسميتها وتحليلها ) . والبير الاكبره ( واتجاه تلميذه و اولريخ الستراسبورغي Wirich de strasbourg وأوائل المتصوفين الرينين Mystiques rhénans ) .

ولكن ، بينا يغطني فيض مدرسة ابن رشد على تأثسير مدرسة ابن سننا في الفكر المسيحي ، نرى ان آثارها كانت في الشرق على عكس ذلك . فلا عرفت فمه مدرسة ابن رشد ولا 'فهمت انتقادات الغزالي على حقيقتها ﴾ التي غالبًا ما فسّرها مؤرخو الفلسفة عندنا ، بأنها ضربة قاضية للفلسفة . كان لابن سينا تلاميذ لامعون على اتصال مباشر به . نذكر منهم تلميذه المخلص « الجوزجاني » الذي نقل الى الفارسية « رسالة حي بن يقظان » وشرحها ؟ و و حسين بن زبلم الاصفهاني ، ( نوفي عام ٤٤٠ / ١٠٤٨ ) الذي شرح هذه الرسالة بالعربية ؛ وهنـاك تلميذ زرادشق يتصفه باسمه الايراني المميز هو و بهمنبار بن مرزبان ، (له كتب قيمة لا تزال مخطوطة) . ولكننا نستطيم الجزم دون مغالطة ان خلـَف ابن سيناكان و السهروردي ، ، لا بمعنى انه ادخل في كتبه الخاصة بعض العناصر والملامح من ﴿ مَاوِرَائِياتَ ﴾ ابن سينا ﴾ ولكن لأنب اخذ على عاتقه متابعة الغاية التي قصدها ابن سينا من و الحكمة المشرقية ، وهي في اعتقاد « السهروردي ، غاية لم 'يقدّر لابن سينا ، بالرغم من كل جهوده ، أن يسير بها إلى نهايتهـــا الأمينة ، لأنه يجهل ﴿ المصادر الشرقية ، الحقة . ولقد حقق ( السهروردي ، هــذه الغاية ببعثه وإحيائــه لفلسفة الأنوار ، او حكمتها ، في بلاد فارس القديمة .

هذه والسينوية ، السهروردية هي التي عرفت تلك النهضة المباركة في مدرسة اصفهان ابتداء من القرن السادس عشر وبقيت آثارها ناطقة في ايران الشيعي حتى أيامنا هذه . ولقد أشرنا في مطلع هذا الفصل الى بعض الأسماء الشهيرة التي بقيت لسوء الطالع بجهولة وغائبة حتى اليوم عن تواريخ الفلسفة عندنا . ولنضف ان والسيد احمد العلوي ، تلميذ و مير داماد ، وصهره ( المتوفي عام ١٠٤٠ / ١٦٣١ ) كتبشرا لكتاب والشفاء ، متوسعاً بذلك حتى بلغ كتابه حجماً يضاهي حجم كتاب الشفاء نفسه ، سماه و مفتاح الشفاء ، ويرجع فيه بوضوح الى و الحكمة المشرقية ، التي ذكرها ابن سينا في فاتحة كتابه .

وبينا كان الفكر الفلسفي ، في جميع أرجاه المسالم الاسلامي ، يفط في سبات عميق ، قام هؤلاء المملون في المدرسة « السينوية » الايرانية يقودون الاسلام الشيعي الى أعلى مراتب وجدانه الفلسفي . وعلى النقيض من المدرسة السينوية اللاتينية فان توحيد ملاك الوحي ، الذي هو الروح القدس ، مسع المعقل الفمال ، الذي هو ملاك المرفسة يبعث على احياء « فلسفة فكرية » المعقل الفمال ، الذي هو ملاك المرفسة يبعث على احياء « فلسفة فكرية » بهذا الامم . ولفهم معنى هذا التناقض علينا ان نعود الى ذلك الاختيار الذي أشرنا له فيا سبق من هذا الكتاب. فقد استرعت الصفحات الاخيرة من كتاب الشفاء اهتام مفكرينا هؤلاء حيث يعبر ابن سينا بصور رمزية مكثفة مفتملة ، عن رأيه بالنبي والامام ، ذلك انهم وجدوا فيها ان المرفة الفنوصية عند ابن سينا ، ومذهبه في العقل الفمال ، تحميل في ثناياها المقدمات الاولى لفلسفتهم سينا ، ومذهبه في العقل الفمال ، تحميل في ثناياها المقدمات الاولى لفلسفتهم عن النبوة .

### ٥ ـ ابن مسكويه ، ابن فاتك ، ابن هندو

١ -- ولد احمد بن مجمد بن يعقوب بن مسكويه في ( الرّي ) ومات في اصفهان عام ٢١١ / ١٠٣٠ وهو معاصر للبيروني وابن سينا . ويبدو ( نقلا عن مير داماد ونور الله الششتري ) ان دخول عائلت في الاسلام لا يعود الى أبعد من جده مسكويه ( والمقطع الاخير من هذا الاسم شأنه شأن و بابويه ) و سيبويه ، يمثل الشكل الفارسي للأسماء الايرانية التي تنتهي بـ ( ٥٥٠ ) ويلفظها العرب مسكويه ) . يمشل ابن مسكويه ذلك النوع من الفلاسفة المزدكي الأصل ، الذين يتذوقون بشكل خاص دراسة العادات والحضارات والخضارات والخضارات والخمال والحكم ( وهو نوع أدبي يظهر على وجهه الصحيح في الفهاوية ) . قضى احمد بن مسكويه قسماً من شبابه وكيلا لخزانة الكتب عند الوزير ( ابن المعمد ، الذي مرّ ذكره هنا ( الفصل الخامس ، ٣ ) ، ثم كان وزيراً للسال

في عهد الامير الديلمي علاء الدولة ( وقدم له احدى رسائله الفارسية ) . وكل الدلائل تشير الى انه كان شيمياً : إلفته وانسجامه مع أمراء الديلم ٬ والمديح الذي يخصه به نصير الطوسي ٬ وأخيراً بعض المقاطع من كتبه .

ترك ابن مسكويه نحواً من عشرين مؤلفاً (١) لن نذكر هنسا الا أهمها : رسالة له في الفلسفة الاخلاقية دتهذيب الاخلاق، أعيد طبعها مراراً في القاهرة وطهران؛ و'يثني نصير الطوسي على هذه الرسالة في مقدمة كتابه الذي وضعه بالفارسية وعرض فيه للفلسفة الاخلاقية وسمّاه و أخسلاق نصيري » . وثمة كتاب آخر يحمل عنوانا فارسياً بميزاً هو كتاب و جاويذان خرد » (١) (اي الحكمة الخالدة ) . ولهذا الكتاب علاقة باحدى الأساطير التقليدية : فهو باسمه هذا الذي يحمله ، قد يكون مؤلفه الملك و هوشنغ » احد الملوك الاسطوريين في التاريخ الفارسي ، او احد الحكماء في عصر و هوشنغ » . عثر على هذا الكتاب نفسه في عهد الخليفة العباسي المأمون ، ومن المحتمل ان يكون الحسن ابن سهل النونجتي قد قام بنقل قسم منه الى العربية . ثم جاء ابن مسكويه بدوره فحو ر النص العربي ووستمه وأعاد نقله الى الفارسية . ومها يكن من امر فان ابن مسكويه يقدم نصة العربي نفسه وهو بعنوان و الحكمة الخالدة »

 <sup>(</sup>١) يذكر القفطي له كتباً في الطب ، رله في التاريخ كتاب « تجارب الأمم وتعاقب الهمم » الذي بلغ فيه الى عام ٢٧٦ ه .

وبقول الاستاذ « ابو ريدة » في تعليقه على ترجمة « تاريخ الفلسفة فيالاسلام » لـ « دي بور »: « والى جانب كتاب حيد له في التاريخ وكتب في الطب وغيره له كتب كثيرة ، منها كتـــاب « السمادة » ، ومنها كتاب « الفوز الاكبر » الذي لحصه في كتاب أسماه « الفوز الاصفر » .

 <sup>(</sup>٣) « كتـاب « جاريذان خرد » رممنـاه العقل الأزلي . او العقل الحالد ، وهو يوجد على
 هامش كتاب نزهة الارواح وروضة الافراح للشهر زوري » .

<sup>(</sup> انظر تاريخ الفلسفة في الاسلام ، ترجمة ابر ريدة ، صفحة ٢٣٩ )

( نشره عبد الرحمن بدوي في القاهرة ) على انه مقــــدمة لكتاب كبير في حضارات الأمم تشمل حضارة العرب والفرس والهنود .

٧ – كتاب د الحكمة الخالدة ، هذا بروى أخباراً كثيرة، عن الفلاسفة ، هو على صلة بنوع من الأدب بالذات انتشر في ذلك العصر ، ونستطيع ان نذكـتر به هنا . وهناك تلميذ لابن الهيثم ، هو . ابن فاتك ، ( القرن الخامس ه / الحادي عشر م ) وهو عربي من أصل شامى عاش فى مصر وترك مجموعة مهمة هي « مختارات الحكم » منسوبة الي حكماء من الزمن الفيابر ، يروي فمها سير حياتهم التي يتخللها بعض الأساطير. ويقول عبد الرحمن بدوي الذي نشم هذا الكتاب حديثًا ان صاحبه قسد يكون استقى معاوماته من كتاب « حماة الفلاسفة ، لـ « ديوجين لارس ، Diogène Laërce ) ( وُنقل كتاب ان فاتك الى الاسبانية واللاتينية كا نقله الى الفرنسية ، غليوم دى تينيونفيل ، Guillaume de Thignonville الذي توفى عام ١٤١٤ ونقله عن الترجمة اللاتينية وهناك ترجمة مماثلة باللهجة و البروفنسالية ، وترجمتان بالانكليزية ) . وعلى اي حال فقد رجم السهروردي الى هذا الكتاب فيكثير من مواضم كتابه الكنبير الشهرزوري ( توفي حوالي عام ٦٨٠ / ١٢٨١ ) تلميذ السهروردي وشارحه ٬ وأعادكتابة مقاطع طويلة منه يمكننا هكذا ان نتتبتم أعمالالدوكسوغرافيين الاغريق Les doxographes grecs في الاسلام حتى , قطب الدين الاشكوري، تلميذ ﴿ مير داماد ﴾ ( في كتابه ﴿ محبوب القلوب ﴾ ) .

٣ ــ وتجدر الاشارة هنا الى وعلي بن هندو » ( وهو من و الري » ايضاً ، توفي عام ٤٣٠ / ١٠٣٩ ) وهو معاصر ومواطن آخر لابن مسكوبه .
 ترك و ابن هندو » بدوره مجموعة من الحكم والأمشال الروحية نسبها الى حكياء اليونان . ولا يسعنا الا ان نذكر مقدماً في هذا المجال ، كتاب وتاريخ الفلاسفة » الكبير لجمال الدين بن القفطي ( المتوفي عام ٢٤٦ / ١٢٤٨ ) .

## ٦ ـ ابو البركات البغدادي

١ -- هو هبة الله علي بن ملقى و ابو البركات البغدادي » م شخصية فذة ، درس آثاره بشكل خاص المستشرق و س. بينيس » . عمّر و البغدادي » حتى سن الثانين او التسعين ومات بعد عام ٥٦٠ / ١١٦٤ بعدة قليلة . كان يهوديا ثم أسلم متأخراً لأسباب يكتنفها الغموض ، ذلك ان المؤرخين الاسلام يهوديا ثم أسلم متأخراً لأسباب يكتنفها الغموض ، ذلك ان المؤرخين الاسلام عبراني تحت اسم نثنايل Nathanaël وهي المرادف من حيث الأصل اللغوي عبراني تحت اسم نثنايل المعربية ) ويدل لقبه و أوحد الزمان » على مكانته وشهرته الما ما يتصف به بنوع خاص فهو كونه ذلك الفيلسوف الشخصي ( له بعض الملامح المشتركة مع ابن باجه ، راجع الفصل الثامن ، ٣ ) الذي يتناقض في رأيه العمل السياسي والاجتاعي مع العمل الفلسفي بحد ذاته . ان الخلافات الرسمية بين الدين والفلسفة مثلا ، كا طرحت رسميا ، لا توافق مزاج البغدادي ولا تثير فضوله . ذلك انه كيف يتسنتي الفيلسوف اذا عمل في هذه الامور ان يكون و ثوريا » و جدداً ؟

فالامر لا يتعلق اذن بموقف سانح، او بتعبئة مركز ناشى، مثلاً عن ضيق العيش في تلك الازمنة ، ولكنه يتعلق بوضعية اساسية تتضح لنا من الفكرة الني يكوّنها ابو البركات لنفسه عن تاريخ الفلسفة . فهو يقول ان الفلاسفة الأقدمين لم يقدموا الا تعاليم شفهية خوفاً من ان تصل مبادؤهم الى اشخاص لا يقدرونها ولا يدركونها . وهم لم يدوّنوا افكارهم الا فيا بعد ، بلغة الاشارات والرمز ( وهمنده فكرة وردت ايضاً عند السهروردي ) . فتاريخ الفلسفة ينحصر اذن في فيض من الإفساد وسوء التأويل للتراث القديم وهذا التقهقر لم يزل يستفحل حتى ايام ابي البركات . وعندما يؤكد ( بشيء من الغلو ) انه لا يدين الا بالقليل لدراساته عن الفلاسفة ، وانه لا يدين بالشيء الاساسي إلا

لتأملاته الخاصة فان هدفه من وراء ذلك لم يكن التقليل من قيمة التراث الفلسفي ، ولكنه على العكس كان يبغي من وراء ذلك اصلاح صفاء همذا التراث وإحياءه . ولهذا فهو يقول انه اذا كان قد قرأ كتب الفلاسفة فهو ايضاً قد قرأ في وكتاب الوجود، وانه انتهى الى تفضيل المذاهب التي أوحاها اليه هذا الكتاب على تلك التي أوحتها اليه مذاهب الفلاسفة وتراثهم .

ان فيلسوفنا اذن ليعلم حق العسلم ان عليه ان يأتي بمذاهب مستقلة عن التراث الفلسفي، لأنها من وحي أنجائه الخاصة ومن ثمارها. لذلك نرى المستشرق وس. بينيس ، يقترح عنوانا لمؤلف البغدادي الكبير و كتاب الاعتبار ، هذه الترجمة الموفقة : و كتاب ما أنشىء بالتفكير الشخصي ، الموقعة : و كتاب ما أنشىء بالتفكير الشخصي الكبير هو وليد الملاحظات الشخصة التي جمعها البغدادي طيلة حياته المديدة ؛ ولطالما رفض فيلسوفنا ان يستف انطباعاته هذه في كتاب ، خوفا عليها من الوقوع بين أبدي من هم ليسوا بأهلها . واخيراً نتج عنها مجموعة قيمة من المعارف العلمية ، في ثلاثة ليسوا بأهلها . واخيراً نتج عنها مجموعة قيمة من المعارف العلمية ، في ثلاثة بحلدات تشمل المنطق والماورائيات والطبيعيات ( طبعة حيدر آباد ١٣٥٧ – ١٣٥٨ هـ ) ولا شك في ان الأفكار الجديدة التي يحتويها هذا الكتاب والي وقد يحصل المؤلف ان يتقبل افكاراً اخرى ، كبعض الصفحات من كتاب والشفاء ، لابن سينا وذلك بالطبع لما يحد فيها من تلاؤم مع ما قرأه في و كتاب الوجود » .

٢ – وبما اننا ركتزنا اعلاه على نظرية العقل الفعال بالذات عند ابن سينا، فسوف نركتز هنا على الموقف الذي تبنتاه ابو البركات بالنسبة لهذه النظرية ، ذلك انها تعكس و شخصانيته ، دون أي تشويه او تحريف، وتحرر الفلاسفة نهائياً من الصعوبات التي تنتج سواء عند وضعنا لعقل واحد للجنس البشري ، او عندما نستبدل العلاقة المباشرة لكل فرد انساني مع هذا العقل المتسامي ،

بسلطة جماعة قدسية كانت ام دنيوية . ان معطيات المشكلة تعود في رأي البغدادي ، الى سؤال حول الانفس البشرية . فهل تؤلف هذه الانفس جميعها نوعاً واحداً بالذات ، ام ان كل نفس تختلف جوهرياً عن الاخرى من حيث النوع ، ام ان الانفس تتجمع في عائلات روحية تؤلف عدداً من الانواع المختلفة بالنسبة الى جنس واحد مشترك . على عكس الفلاسفة الذين أخذوا بالرأي الاول ، ولانعدام الاسباب الموجبة التي تمكن من اختيار الثاني ، فان الرأي الثالث هو الذي حاز على رضى ابي البركات . ولكن كيف السبيل الى التسليم بأن عقلا فمالاً واحداً هو علة الايجاد La cause existentiatrice الوحيدة لكثرة الانفس ؟ ذلك ان وجود عدة انواع من الانفس البشرية ، وتفتح هذه الكثرة يفترض تآزر المراتب الساوية جيماً .

وثمة أمر آخر. علينا ان نميز بين علة موجدة وعلة متقنة المجسد. تختلف احداه المخرى عن الاخرى كا يختلف و المعلم ، عن الاب وفقاً للجسد . وبسبب الاختلاف النوعي للأنفس فان التعليم Pédagogie spirituelle الذي تكتسبه لا يمكن ان 'يحد في صورة واحدة بعينها ولا في عقل فعال واحد . ولذلك قال الحكاء الأقدمون بأن لكل نفس فردية او لكل مجوعة من الانفس التي تشترك من حيث الطبيعة والميول ، كائن من العالم الروحي ، يأخذ على عاتقه تجاه هذه الانفس ، او هذه الجموعة من الانفس ، كل رعاية وعطف ، طالما هي موجودة في الوجود . فهو الذي يكشف لها عن أسرار المعرف ويرشدها ويشد من عزيمتها. هذا الصديق والمرشد 'يسمّى و الطبيعة التامة ، وبلغة دينمة 'يسمّى و الملاك ) .

٣ -- ان توسط هذه الوجهة الهرمسية هنا لذو فائدة عميمة . لقد أشرنا أعلاه ( الفصل الرابع ، ١ ) الى الدور الذي تلعبه ( الطبيعة التامة ، كملاك شخصي او ( أنا » نورانية متفوقة ، ولا سيا في النصوص الصابئية ، وعند السهروردي والاشراقيين الذين تأملوا كل بدوره تلك التجربة الانجذابية السين .

'قيض لهرمس في أثنائها ان يشاهد طبيعته التامة. ونلاحظ هنا ان الج البركات يعطي بهذه التجربة حلا للمشاكل التي طرحها مذهب ابن سينا في المقل الفعال. ولا شك في ان هذا الحل 'يمد حدثا تاريخيا في تاريخ الفلسفة ؟ اذ انه هكذا كفيلسوف شخصاني يظهر بوضوح عامل الفردانية تاريخ الفلسفة ؟ اذ انه هكذا المتضمن في مذهب ابن سينا . يمكننا ان نتصور الجرأة المجددة التي يتضمنها هذا القول اذا ما علمنا انه في الغرب الوسيط ، قامت الممارضة ضد مدرسة ابن سينا اللاتينية ، خوفا بما تؤدي اليه من نتائج « فردية » في علمها عن الملائكة Angélologie . وعند ابي البركات عقل فعال لكل فرد ( قاماً كما هي الحال عند توما الاكويني ) ولكن هذا العقل « مفارق » أي متسام ومتمال الفرد 'بعداً عراسه مقط ملكة حالة في الفردية الدنيوية . فهو يمطي اذن الفرد 'بعداً Dimension متعالياً يسمو على كل المبادىء والسلطات الجماعية في مقاييس هذا العالم . لذلك امكن القول ان ابا البركات كان ثورياً وبجدداً .

بقي ان نعلم اخيراً ان البغدادي كتب بعد وفاة الغزالي بوقت طويل . وفي هذا ما يكفي للدلالة على انه يكون من المبالغة الشديدة ان نعتقد بأن انتقادات الغزالي قد قضت على مستقبل الفلسفة في الاسلام .

### ٧- ابو حامد الغزالي ونقد الفلسفة

1 - يمكننا التصديق طوعاً ، مع التحفظ تجاه بعض المبالغات ، ان هذا الحراساني كان من ألمع الشخصيات ومن أنبغ المفكرين الذين ظهروا في الاسلام، يشهد بذلك اسمه الفخري ، حجة الاسلام ، الذي أطلق ايضاً على غيره من المفكرين . هو ابو حامد محمد الغزالي ، ولد عام ١٥٥٠ / ١٠٥٩ في الغزالة وهي بلدة في جوار طوس ( موطن الشاعر « الفردومي » ) في خراسان . كان الغزالي وأخوه احمد ، الذي سوف نتكلم عنه فيا بعد، في عداد المتصوفين

(الفصل السادس؛ )) لم يزالا طفلين عندما توفي والدهما . ولكنه قبل موته عهد بهما الى حكيم صوفي من أصدقائه فتلقيا على يديه تربيتهما الاولى . انتقل الغزالي بعب ذلك الى نيشابور ، وهي في خراسان ، مركز من أهم المراكز الفكرية في العالم الاسلامي آنذاك . وهناك تعرّف الى إمام المدرسة الاشعرية في ذلك الوقت ، إمام الحرمين ، وغدا تلميذه ( انظر الفصل الثالث ، ٣ ) .

بعد موت إمام الحرمين (عام ١٩٨١) اتصل الغزالي بالوزير السلجوقي نظام الملك ، مؤسس جامعة بغداد ( المدرسة النظامية ) الذي عينه مدرسا في هذه الجامعة عام ١٩٨١ / ١٩٩١ . لقد مر الغزالي في هذه الفترة برحلة حاسمة من حياته ، وجد فيها الظرف الملائم لتفتح براعم شخصيته وبروزها ، وللتممق في المعارف الفلسفية . فأنتج في هذه الفترة كتابين : كتاب و مقاصد الفلاسفة ، اولا وهو كتاب كان له شأن عجيب في الغرب ، فترجم الى اللاتينية (عام ١٩٤٥ ، في طليطلة ؛ ترجمه دومينيكوس غانديسالينوس ) بعنوان و منطق الغزالي العربي وفلسفته ، ولكن دون ان تترجم الافتتاحية والحاقة حيث يعرض الغزالي مقصده وهدفه من الكتاب (وهو ان يعرض لمذاهب الفلاسفة كيا ينقضهم فيا بعد) فيكون هذا الكتاب قد عرف الغزالي الى الفلاسفة كيا ينقضهم فيا بعد) فيكون هذا الكتاب الدعرف الغزالي الى الفلاسفة كيا ينقضهم فيا بعد) فيكون هذا الكتاب الفلاسفة وابن سينا ، وضمه بذلك الى جملة المجادلات الكلامية التي تسعى النيل من الفلاسفة و العرب » .

الكتاب الثاني الذي صدر في هـنه الفترة ايضاً يتضمن حملة الغزالي على الفلاسفة ، تلك الحملة العنيفة الشهيرة التي سندكر بشأنها بعض الكلمات ؟ ولكننا الآن وقد ابتدأنا نعلم على شكل واضح اتصال الفكر الفلسفي والروحي في الاسلام فانه ليبدو من المبتذل القول بأن هـنا النقد ، كما قيل في القرت لماضي ، قد وجه للفلسفة ضربة لم تقم لها بعدها في الشرق قائمة . وقد يثير كلامنا دهشة كبيرة لدى بعض الشيوخ الايرانيين ، مثلا ، اذا ما شرحنا لهم

في أيامنا هذه الأهمية التي يعيرها مؤرخو الفلسفة في الغرب لانتقادات الفزالي. وكان من المكن ان تحدث هذه الدهشة عينها لدى فيلسوف وكالسهروردي ، او وحيدر الآمُلي ، ار و مير داماد ، النح ...

شهدت السنة السادسة والثلاثون من حياة الفزالي تحوالاً حاسماً. ففي هذه الفترة واجه ابو حسامد مشكلة اليقين الفكري ، وهي مشكلة طرحت في وجدانه بإلحاح وعنف مما سبب له أزمة داخلية حادة شلت نشاطه التعليمي وحولت مجرى حياته العائلية . فاعتزل التدريس عام ٤٨٨ / ١٠٩٥ وترك عائلته مضحياً بكل شيء في سبيل البحث عن الاطمئنان الداخلي الذي هو ضمان للحقيقة . ويمكننا ان نتصور الى اي حد قد أذهل هذا القرار الحاسم، الذي اتخذه الغزالي ، أهل الفكر في عصره ، وهو رئيس المدرسة النظامية والناطق بلسان المذهب الاشعري ، المذهب الرسمي للدين الاسلامي الحنيف في ذلك الوقت؛ هذا الموقف يكشف عما يتمتع به الغزالي من شخصية خارقة.

ترك الغزالي بغداد ، والتزم السير في الطريق الضيق المؤدي الى اليقين . وراح يتجول وحيداً مدة عشر سنوات ، خلال العالم الاسلامي وقد تزيا بزي الهل التصوف . وقاده تجواله الى دمشق والقدس ( قبل ان يحتلها الصليبيون ) والى الاسكندرية والقاهرة ثم زار مكة والمدينة ؛ وكرس معظم وقته التأمل الصوفي وتطبيق الواجبات الروحية عند المتصوفين . ولما تغلب على الأزمة الداخلية التي انتسابته وقضى على الشكوك ، عاد الى مسقط رأسه . ثم علتم بضم سنوات في نيشابور ، وتوفي في طوس عام ٥٠١ / ١١١١ (في التاسع عشر من كانون الاول ) وله من العمر اثنان وخمسون عاماً فيكون بذلك قد عمر أقل من ان سينا .

٢ - لقد جابه الغزالي اذن مشكلة المعرفة واليقين الشخصي بكل اتساعها.
 ولكن هلكان الغزالي المفكر الوحيد الذي بحث عن اليقين التجربي في المعرفة

الداخلية ، بين المفكرين الاسلاميين ؟ ان هـذا الموضوع بالذات لمن المواضيع الأساسية عند و السهروردي » ( الذي يبدو انه يجهل كل شيء عن الغزالي ) أضف الى ذلك ان و ابن سينا » و و أبا البركات » جابها همـا ايضاً مشكلة الوعي الذاتي وما يتضمنه من أبعاد . اما المعرفة القلبية فاننـا نعلم الآن كيف شـُرحت و ُفصًلت بوضوح عند الأئمة الشيعة .

ولكن ما يطبع هذا البحث عند الغزالي بطابع مؤثر هي تلك المأساة التي جعله يعيش فيها هذا البحث . وهو عندما يعبّر عن المعرفة الحقة يقع تعبيره موقع المجرّب الذي لمن الامور وعاشها شخصياً . يقول الغزالي في كتابه المنفذ في الضلال: و ان العلم اليقين هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبقى معه ربب ، ولا يقارنه إمكان الفلط والوهم ، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك بل الأمان من الخطأ ينبغي ان يكون مقارناً لليقين . . . وان كل ما لا أتيقنه هذا النوع من اليقين هو علم لا ثقة به ولا أمان معه » .

ويشرح في و الرسالة اللدنية ، هذا الكشف على انه و تصور النفس الناطقة المطمئنة حقائق الأشياء وصورها المجردة عن المواد... والمعلوم هو ذات الشيء الذي ينتقش علمه في النفس [ينعكس في مرآة النفس – في النص الفرنسي]... فالنفس الناطقة الانسانية أهل [ مركز في ن. ف] لإشراق النفس الكلية عليها ومستعدة لقبول الصور المعقولة عنها . والعلوم مركوزة في اصل النفوس بالقوة كالبدور في الارض [ كما تحتوي البدرة على جميع إمكانيات النبتة في ن. ف ١٠٠ كي .

<sup>(</sup>١) هذا النص مأخوذ من طول « الرسالة المدنية » وعرضها . قهذه الفقرات التي يذكرها المؤلف ترد في ص ٢١ س ٢١ ر ١٧ و ١٨ . وفي ص ٣٣ س ١٦ و ١٧ و ١٨ . وفي ص ٣٣ س ٢٠ و ١٧ و ١٨ . وفي ص ٣٣ س ٣٠ . من الطبعة المصرية للرسالة ( ط سنة ١٩٣٤ ) يتحقيق عميي الدين صبري الكردي وذلك عم مجموعة رسائل أطلق عليهما اسم « الجواهر الفوالي من رسائل ... الامام الفزالي » . وترجمة المؤلف أقرب الى ان تكون ترجمة للمعنى منها الى ان تكون ترجمة حرفية. ولربما كان المؤلف =

انها لفلسفة جد ايجابية ، وكل فيلسوف ، لا سيا اذا كان اشراقيا ، لا يجد حرجاً من الاعتراف بفضلها وقيمتها ومن المؤسف ان لا يكون المكس صحيحاً فالموقف السلبي الذي وقفه الغزالي من الفلاسفة يبلغ حداً من الاحتدام يعجب له كل من عرف الغزالي ونفسه العالية . انه بلا شك ذلك العذاب الداخلي الذي كان يعانيه ، والذي يتخذ طابع الجدل الكلامي في مؤلفاته . وهذه المناقشات الكلامية لا تشتمل على اقل من اربع مؤلفات ، يهاجم الغزالي فيها تباعاً الاسماعيلية ، والنصارى ، والإباحية واخيراً الفلاسفة . ويزيد في العجب ايضاً تلك الثقة التي يوليها الغزالي للمنطق والجدل المقلي في سبيل الوصول الى غاية محاجمة، في حين انه هو نفسه لا يؤمن بجدوى المنطق والمقل لبلوغ الحقيقة .

٣ ـ يبدو ان الفكرة التي أوحت للغزالي تأليف كتابه الذي يناقش بسه الاسماعيلية (ويسميها والباطنية) على اتصال وثيق بشؤون السلطة السياسية ؛ نعني بذلك انصراف الخليفة العباسي المستظهر ، واهتمامه في اظهار شرعيسة تبوئه للخلافة ضد ادعاءات الفاطميين وزعهم ( من هنا عنوان و كتاب المستظهري » ) ولقد عالج و غولدزيهر » هذا الكتاب ونشر قسماً منه ( عام المستظهري ) . ولما كانت النصوص الاسماعيلية بجهولة في ذلك المصر ولم يعرف أي من كتاباتها لا بالعربية ولا بالفارسية فان الناشر لم يجد مانعاً من موافقة الغزالي على آرائه . اما اليوم فان هذا الموقف قد تغير .

ولشد ما يصطدم البعض في رؤيتهم الغزالي وهو يهاجم بجدليــة عنيفة فكرة مي في جوهرها فكرة تأويلية . ذلك انــه غابت عن ذهن الغزالي

استقى النصمن نسخة اخرى خاصة ار ان اسم الرسالة اللدنية وقع خطأ. فهذه الاحتالات كلها
 معقولة . وعل كل فان كلمة «كشف» لم ترد في النسخة التي انتهت الينـــا اطلاقاً . ونص الرسالة اللدنية في الفقرة الاولى يتكلم عن العلم اطلاقاً لا عن الكشف .

الآفاق التي يمتد اليها التأويل الاسماعيلي ، كما غربت عن باله فكرة العلم الذي ينتقل كالأرث الروحي الى ورثته . فالغزالي لا يريد ان يرى في كل ﴿ تعليم ﴾ سرى لمذهب من المذاهب ، او لمعنى دقيق لا يظهر ولا يتضح بالقيــــاس ، فيقتضي مرشداً ملهماً ، او إماماً ، لا يرى في كل ذلــــك الا مذهباً يهدف للتسليط والسيطرة [ بالمعنى السياسي ] . ان معنى الإمامة بالذات هو ما تخرُب عن بال الغزالي ، كما غاب عن ذهنه ما تشترطه الولادة الروحـة وما تستند اليه من اسس مينافيزيقية . ولقد أشرنا اعلاه الى نصوص الأنمة الشمعة التي تبحث في ﴿ عَلَمُ القلبِ ﴾ والتي كان من المقدر لها ان تقم من الغزالي موقم الرضى لو انه اطلع عليها . اما الكتاب فهو لا يتوسع الا بالفكرة التي يمكن للاهوتي سنى يتقيد بالاسلام الحنيف ، ان يكو نها عن الباطنية . ولكن بعـــد ان اهتدينا الآن الى وجود ردود اسماعيلية كثيرة على انتقادات الغزالي يصبح من الضروري اعادة النظر في مجمل هذه المسألة . ولقــد قام بالرد على الغزالي و الداعي ، اليمني الخامس و سيدنا على بن محمود بن الوليد ، ( المتوفى عسام ٦١٢ / ١٢١٥ ) ، في كتاب له بعنوان ﴿ دامغ الباطل ﴾ وهو يقع في مجلدين مخطوطين من ألف وخسماية صفحة . واننا نؤكد ان في دراسة هذا الكتاب ومقارنته مع نص الغزالي فائدة جليلة .

اما الكتاب الذي يناقش فيه الغزالي آراء النصارى فهو كما شاءه الغزالي ورد جميل لإلوهية المسيح ، يستند فيه ابو حامد الى ما جاء في الأناجيل من نصوص واضحة بيئنة . ومن العجب ان لا يعلق الغزالي في كتابه هذا كبير الأهمية على وجوب التوحيد ، وخطر تشبيه الله بصفات الخلق ، في حين انه يعمل على إثبات طريقته الخاصة التي تقوم ، هنا ايضاً ، على هذا التناقض ، وهو : عدم القبول بغير العهم والعقل هاديين ومرشدين في تأويل النصوص وهو : عدم القبول بغير العهم والعقل هاديين على مبادىء الكنيسة ولكن علينا ان نقابل نتائجه بالتأثير الآخر الذي احدثته المسيحية بتغلغلها ، بعيداً علينا ان نقابل نتائجه بالتأثير الآخر الذي احدثته المسيحية بتغلغلها ، بعيداً

عن كلنقاش ومحاجة ، في تيارات روحية اخرى في الاسلام: عند الاسماعيلية ، والسهروردي ، وابن عربي ، والسمناني وغيرهم . لقد ألهمنا هنا الى تلك المسيحية التي تعلفلت في الغنوص الاسلامي والتي ، اذا ربطت بالغنوص بممناه البسيط ، تختلف بذلك عن المبادى، والعقائد الرسمية التي يهاجمها الغزالي . وبكلة واحدة هي مسيحية تسربت في و الفلسفة النبوية ، متابعة ، كا رأينا، فكرة النبوة الحقيقية حتى خاتم الأنبيا، ومنه الى دور الولاية الذي يتبعه .

وغة كتاب جدلي آخر (كتب بالفارسية هذه المرة) لا شك بأن الغزالي قد كتبه بعد عودته الى نيشابور ويخصصه لمناقشة الاباحية . ومم طبقة واسمة تضم الصوفيين Anomiens والفلاسفة المتنقلين، ومختلف انواع الهراطقة ومالهم. ونستطيع القول ان الاباحية الذين قصدهم الغزالي هم قوم على شاكلة اولئك الذين اطلق عليهم في ألمانية في القرنين السادس والسابع عشر امم Schwarmer أي المتهو سين. كذلك هنا ، فلم يتورع البعض عن اطلاق افظع التهم الأخلاقية يتهم بها من لا يجاريه فكراً وعقيدة .

إلى الواقع ان وقع هذه المؤلفات جيعاً كان ضعيفاً ولا يمكن مقارنتها من حيث الأهمية ، بتلك المهمة التي اقدم عليها الغزالي في كتابه الكبير الذي هاجم فيه الفلاسفة وعنوانه و تهافت الفلاسفة ، . ان كلمة و تهافت ، تؤخذ على عدة معان تختلف بشكل دقيق فيا بينها . فقد ترجمت الى الفرنسية بما يقابل : الانهيار ، والسقوط ، والدمار ، وحديثاً نقلت بمنى عدم التلاحم يقابل : الانهيار ، والسقوط ، والدمار ، وحديثاً نقلت بمنى عدم التلاحم يدل عليها هذا الاسم اللفظي ( وهي الصيغة السادسة من علم الصرف في يدل عليها هذا الاسم اللفظي ( وهي الصيغة السادسة من علم الصرف في العربية ، التي تتضمن فكرة المبادلة القائمة بين مختلف اجزاء الكل وهو وزن و تفاعل ، ) يمكنها ان تترجم على الاصح هنا على انها تدمير الفلاسفة بمضهم لبعض الغزالي . فهو بالرغم من اقتناعه بعدم اهلية المقل و كفاءت له لبلوغ تناقض الفزالي . فهو بالرغم من اقتناعه بعدم اهلية المقل و كفاءت لهاوغ

اليقين يجد ئفسه ، على الاقل ، على يقين من تقويض يقين الفلاسفة وذلك عن طريق الجدل المقلي نفسه . لقد كان ابن رشد متنبها كما في هذه القضية من نقض ذاتي : فاذا سلمنا بالمعجز الكامل للمقل ، فان هذا المعجز يمتسد الى فعل النفي بحد ذاته ، ذلك النفي الذي ينفي به المقل ذأته . ولهذا سوف يرد ابن رشد على الغزالي بنفي النفي فيكتب عن و التدمير الذاتي للتدمير الذاتي ، في كتابه الشهير و تهافت التهافت ، .

لقد بذل الغزالي كل ما أوتي من جهد لكي يبرهن للفلاسغة ان البرها فللسفي لا يبرهن على شيء . ولكنه لسوء الحظ ، اضطر ان يبرهن على ذلك ببرهان فلسفي بالذات . يهاجم ابر حامد مبدأ الفلاسفة القائل بقدم العالم ، وهو لا يرى في مبدأ فيض المقول الا نوعاً من الجاز والاستعارة ، وهو مبدأ قد غاب عن الغزالي ما فيه من الجال والدقة . كا يرى ان الفلاسفة عاجزون عن إقامة الدليل على ضرورة وجود الخالق ، وان الله واحد ، وانه ليس بجسم ، وانه عليم بالاشياء الخارجة عن ذاته . ثم يضى الغزالي في اندفاعه هذا حق يدحض حجج الفلاسفة التي تبرهن على وجود جواهر روحانية لا تزول ، في حين انه هو نفسه يضطر في مكان آخر الى القول بروحانية النفس وخلودها. الكائن الروحي عند الفلاسفة كائن يمي ذاته بذاته ، ويمي وعيه لهذه الذات، وهذا ما لا يمكن للحواس العضوية ان تقوم به . يجيب الغزالي : نعم، ولكن معجزة قد تحدث في هذا الصدد !

هنا بالذات تكن قرارة تفكير الغزالي . ان حجر الزاوية في انتقاده هو النفي الاشعري لمبدأ العلمية ومن ثم لمبدأ ابن سينا الذي يبني وجود الممكنات التي لا قدرة لها على الوجود بذاتها ، على ضرورة وجود المبدع الذي يعوض عليها عدم الوجود . عند الغزالي تمثل الحوادث الطبيعية المتتابعة كلها نظاماً حددته المشيئة الالهية . وهي باستطاعتها لو شاءت ان تخرق هذا النظام ساعة تريد . وينفي ابر حامد كل فكرة تقول بمبدأ داخلي ( جو الني ) للوجود ،

او بضرورة داخلية . فالفلاسفة يؤكدون ، مثلا ، ان المسلم الذي يحدث الاحتراق هو النار ، وهو يحدث ذلك من طبيعته ، ولا يمكنه ان لا يحدثه . ولكن الغزالي ينكر هسنده الضرورة ويجيب بأن فعل النار يجب ان يعود بطريق او بآخر الى الله سواء بطريق مباشر او عن طريق الملاك . وكل ما تخر لنا الملاحظة التجريبية ان نقوله هو ان احتراق القطن مثلا يحدث عندما يلتقي القطن بالنار ، وهي لا تثبت لنا ان الاحتراق حدث بفعل النقاء القطن والنار ولا بسبب آخر .

وأخيراً فان الفلاسفة يخطئه ن ، في رأي الغزالي ، عندما ينكرون بعث الأجساد والحقيقة الحرفية لوجود الجنة والنسار ، وعندما لا يقرّون بالمما الا بالنسبة للذات الروحية التي هي النفس. هنا بالذات جابه الفكر الاسلامي إشكالاً معقداً لن يسير نحو حلته الفلسفي الا من خلال مؤلفات السهروردي وخلفائه ، بالارتقاء الكينوني Ontologique لعالم المثال ، المتوسط بين العالم الحسي والعالم الفكري المحض. بعالم المثال هذا نتخلص من هذه المشكلة برفضنا على حديّ سواء للروحانية المجردة التي قال بها الفلاسفة (او استمارات المعزلة) ولحرفية النص الذي تمسك به الفقهاء ، لكي نتفهم مقابل ذلك ماهية و الحقيقة المروحية الحرفية ، لمم المعاد القرآني وللرؤى النبوية . لذلك سوف يدحض الملا صدرا الشيرازي أقوال ابن سينا والغزالي على حد سواء فيا يتعلق بهذا المدأ بالذات .

م قد يكون في هذا الحل المنفذ الذي لم يلاحظه احد حق الآن والذي يعيد الى نتائج انتقادات الغزالي نسبتها الحقيقية من التأثير . فمن اللغو الباطل ان نقول ان الفلسفة بعد الغزالي 'قيض لها ان تنتقل الى غرب العالم الاسلامي كا انه من الخطأ ايضا الزعم بأن الفلسفة لم تقم لها قائمة بعد تلك الضربة التي وجبها لها الغزالي . فقد بقيت الفلسفة مزدهرة في الشرق وكان تزعزعها على حد من الضعف مجيث اننا نجد حتى أيامنا هده فلاسفة يدينون بمبادى و ان المنافقة بدينون المنافقة بالمنافقة بدينون المنافقة بالمنافقة بالمنافقة بدينون المنافقة بالمنافقة بدينون المنافقة بالمنافقة بالمنافقة بدينون المنافقة بالمنافقة بال

سينا ؛ والمؤلفات الكبيرة في مدرسة اصفهان تدل على ان القضية لا تتعلق لا بد و المؤلفات الكبيرة في مدرسة اصفهان تدل على ان القضية لا تتعلق ، بد و المساللخصين ، المنحديد ، بهذه و الفلسفة النبوية ، التي لخصنا لها في اول الكتاب والتي بانطلاقها الجديد ، في ايران في القرن السادس عشر ، تعبر لنا ، نظراً لإفلاس النقد الغزالي ، عن الاسباب التي تجملنا نجزم ان مصير الفلسفة الحقيقية الأصيلة في الاسلام ، تلك الفلسفة التي لا يمكن ان تأخذ بجراها الا في الاسلام ، لا يمكن ان تأخذ بجراها الا في عيط شيعي .

بعد الغزالي عاود ( الشهرستاني ) بدوره ، بلغة المتكلم الفطين ، الهجوم على الفلاسفة الهلسينين لا سيا ابن سينا ؛ سواء كان ذلك في كتابه القيم ( الملل والنحل، أم في كتابه الذي لم يزل مخطوطاً والذي يهاجم فيه الفلاسفة (مصارع الفلاسفة ، او في ( نهاية الاقدام ) وهي رسالة له عن العقائد . وقد قام بينه وبسين الفيلسوف الشيعي الكبير نصير الدين الطوسي ( المتوفي عام ٢٧٢ / ١٢٧٤ ) مرافعات ومناقشات كثيرة دافع فيها الطوسي عن موقف ابن سينا.

اما الكتاب الذي كان له في الواقع تأثير بين فلم يكن كتاب و تهافت الفلاسفة ، بل كان كتاب الفزالي الكبير و إحساء علوم الدين ، وهو مؤلف غني بالمواقف التحليلية الصادرة عن النفكير الروحي العميق ؛ مثال ذلك تلك الصفحات التي تبحث في و الساع ، . ولا يتردد الشيعة عن الاستشهاد بهذا الكتاب والاشارة اليه ، وقد أعاد و محسن الفيض ، ، وهو أشهر تلاميل الملا صدرا الشيرازي ، نسخ هذا الكتاب وجعله ملائماً للفكر الشيعي (وجعله بعنوان و المحجة البيضاء ، ) . وفي الواقع فان ما سوف 'يميز الحياة التأملية والروحية في القرون التي تلت ، لا سيا في ايران ، لم تكن انتقادات الغزالي للفلاسفة ، ولكنه إحياء او إصلاح من نوع آخر، ذاك الذي عزم السهروردي على القيام به . عند ذلك لا يعود هناك من قياس اقرن : إما ان يكون

المفكر فيلسوفاً ، وإما ان يكون صوفياً ، إذ ليس بالامكان ان يكون المرء حقاً واحداً من هذين دون ان يكون الآخر في الآن نفسه . وهذا ما ينشىء نوعاً من الرجال الروحيين تفرض عليهم الفلسفة واجباً لم تفرضه على غيرهم .

علينا أخيراً ان نذكر شيئاً من تعاليم بعض المتصوفين الكبار ، وعما كان ذلك الإحياء الروحي الذي قام به السهروردي .



#### الفصل السادس

# التصــونف

### ١ - ملاحظات أولية

١ - كلمة ( صوفي ) العربية مشتقة ، مجسب الاشتقاق المتمارف عليه عوما ، من الصوف . ويريد هذا الاشتقاق الذي لا يزال يؤخذ به ان يلمح الى عادة الصوفيين في لبس الخرق الصوفية البيضاء وتميّزهم بهيا . فاستمالها إذن قديم ، وهي لا تحتوي ، من حيث اشتقاقها ، أي معنى خاصاً بالمقيدة التي تميز الصوفية عن بقية الغرق في الاسلام . ومصطلح صوفي يشير الى مجموع النساك والروحانيين الذين اشتغلوا ( بالتصوف ) . وكلمة ( تصوف ) ، وهي الاستفال بالموفية الخامسة المتفرعة عن الجذر صوف ( ص و ف ) ، وهي تعني الاشتغال بالصوفية وتستعمل للكلام عن الصوفية وحدها ( قارنها بكلمة تشييع الإشتغال بأمور السنة ) . وثمة تفسير د عبيدو أكثر قبولاً للوهلة الأولى ، يعتبر هذه الكلمة منسوخة عن كلمة آخر ، يبدو أكثر قبولاً للوهلة الأولى ، يعتبر هذه الكلمة منسوخة عن كلمة لدى المستشرقين إلا أن البيروني ( من القرن الرابع هم / العاشر م ) ( انظر لدى المنسرقين إلا أن البيروني ( من القرن الرابع هم / العاشر م ) ( انظر الفصل الرابع ، ٢ ) يثبتها عنده ( نفس الفصل . كلمة فيلسوف المأخوذة عن كلمة « Philosophos » اليونانية برغم تغاير حرفي ، « الصاد » و « السين »

في كلا الكلمتين : تصوف وفيلسوف ) . ومها يكن من أمر فان علينا ان نتذكر دائمًا مرونة النحويين العرب عمومًا في اكتشاف اشتقاق ساميّ لكلمـة مستوردة من الخارج .

٢ — والتصوف باعتباره شاهداً للدين الصوفي في الاسلام ، هو ظاهرة روحية لا تقدر . فهو اولاً وقبل كل شيء ، إغمار لرسالة النبي الروحانية وجهد مستمر لعيش أنماط الوحي القرآني عيشاً شخصياً عن طريق الاستبطان. فالمعراج النبوي ، الذي تعرف به الرسول على الأسرار [ الغيوب ] الالهية ، يظل النموذج الأول الذي حاول بلوغه جميع المتصوفين واحداً بعد الآخر . فالتصوف هو شهادة لا تذكر ، واعتراض ساطع من الاسلام الروحاني ضد كل نزعة حاولت حصر الاسلام بالشريعة وظاهر النص . ولقد توصل في تفاصيله الى تنمية تقنية عرفت باسم و العرفان ، . واذن فان ثنائية الشريعة والحقيقة مينافيزيقا كاملة عرفت باسم و العرفان ، . واذن فان ثنائية الشريعة والحقيقة على أمر أساسي لحياة وعقيدة الصوفية ، او قل ، ليكون الكلام أدق وأتم، والطريقة ( السبيل الصوفي ) والحقيقة ( الحقيقة الروحانية كإنجاز [ تحقيق ] والطريقة ( السبيل الصوفي ) والحقيقة ( الحقيقة الروحانية كإنجاز [ تحقيق ]

وهذا بالذات هو مجمل الصعوبات التي كان على الصوفية ان تواجهها خلال القرون الطويلة من قبل الاسلام الرسمي من جهة ، وهذا ما يطرح من جهة اخرى ، مسألة معرفة ما اذا كانت ثنائية الحقيقة والشريعة ، التي توصل اليها و الطريقة ، ، بدعة خاصة بالطريقة ، نفسها ام انها شرط لازم وأساسي في الاسلام ؟ هذا الاسلام الذي وإن كان لا يحمل اسم و التصوف ، ولكنه مع هذا إسلام روحاني . وعلى كل فان الاشارات الى بعض مذاهب كبار أساتذة الصوفية ، وهو ما سنقوم به أدناه ، ستضعنا في مواقع الشيعة الأساسية ، وأمام فلسفتهم النبوية . وتثير هذه الملاحظة سؤالاً ذا أهمية كبرى ولكنه لا

يمكن طرحه إلا بشرط ان تكون لدينا معرفة عميقة بالعالم الروحاني الشيمي، وذلك لأن و ظاهرة النصوف ، لا تبدو على نفس الطريقة ، اذا كان الذي يعيشها هم شيعة ايران ، كا تبدو لدى الاسلام السنة الذين يظهر أنهم أقرب بكثير الى هوى المستشرقين .

إلا أننا لا نستطيع هنا ولسوء الحظ ، لا ان نوسع المسألة ولا ان نحلُّها؛ ولكنا نستطيع ، في اضعف الاحتمالات ، ان نبدي بعض الاعتبارات لنحد من تعقيد هذا الموقف. ويبدو من بعض القضايا التي جمعناها أعلاه ( في الفصل الثاني ) على ضوء ﴿ الفلسفة النبوية ﴾ ، ان الصوفية نشأت فجأة . وهذا أكبد فيما يتعلق بالتصوف الشيعي ( فكل جهد حيدر آملي وتأثيره حتى أيامنا هذه يمضى فيهذا الاتجاه٬ومن جهتنا فلقد ألحينا تماماً أعلاه (الاسماعيلية والتصوف) على ظاهرة اتصال الاسماعيلية بالتصوف ) . ولكن واقع الأمر هو ان العدد الأكبر من متصوفي القرون الطويلة ينتمون الى العالم السنى . وأكثر من هــذا ليس في جانب ( Mollas (١) ، الرسميين الذين يمثلون الشريعة وحدهم ، وإنما من جانب الروحانيين الذين يستندون في عقيدتهم الى تعاليم الأثمة ايضاً . فهم يتكلمون بلغة الصوفية ويبشرون بنفس الميتافيزيقا الحكمية اللدنية، إلا انهم لا يقبلون الصوفية ويبدون اتجاهها تحفظاً شديداً . وهــــذا النموذج من التشــم الذي لا يزال مستمراً في أيامنا هذه مهو الذي يطرح هذه المسألة التي يستحيل التملص منها .

٣ – ثمة توضيح اول ذو مغزى كبير. فأول من أطلق عليهم اسم الصوفية كانوا جماعة من الشيمة الروحانيين من اهل الكوفة في اواخر القرنين الثـاني والثالث للهجرة . اشتهر من بينهم شخص اسمه « عبدك » كا يخبرنا بذلــــك نص لمين القضاة الهمذاني ( ٥٢٥ هـ / ١١٣١ م ) . يقول : « فأما من حج

<sup>(</sup>١) الملاها : جمع كلمة « ملا ، الفارسية .

على طريق الله في الحقب السالفة ومن الأجيال الأولى فلم يعرفوا باسم المتصوفين: فالتصوف كلمة لم تنتشر إلا في القرن الثالث ه الناسع م . وكان اول من عرف بهذا الاسم في بغداد، رجل اسمه وعبدك الصوفي، ( توفي سنة ٢٠٨٨م ) ، ولقد كان شيخا كبيراً كما يقال ، متأخراً عن الجنيد واستاذه سري السقطي (١١ . ولكن هذا لا يمنع اننا نعلم ان للإمام الثامن علي الرضا ( توفي سنة ٢٠٣ ه / ٨١٠م ) ، الذي كان عبدك معاصراً له، أحاديث بالغة القسوة على الصوفية . ومنذ نهاية القرن الثالث هـ / التاسع م كان يبدر ان آثار التصوف الشيعي قسد انمحت ، حتى ظهور سعد الدين حموية في القرن السابع ه / الثالث عشر م، وظهور اسائذة آخرين في التصوف الشيعي: حيدر آملي ، شاه نعمة الله ولي الخ ، من الذين تنابعوا واحداً تلو الآخر حتى تاريخ النهضة الصفوية .

٤ - ولا بد لنا من ان نعرض الى المديد من الاعتبارات: فاذا تمكنا اولاً بفكرة الولاية التي هي من صميم التشيع، واذا لاحظنا النفير الذي تتعرض له في التصوف السني، في مؤلفات استاذ كبير كحكيم الترمذي (أدناه الفصل السادس ٣٠) نفهم كيف ان في الأمر ما يفسر إنكار أغة الشيعة للصوفية او لبعض مدارس معينة منها على الاقل. فعقيدة الولاية عند هؤلاء الأخيرين، تثبت مرور الولاية الى الاسلام السنة، وتعطيل علم الامامة عندهم ولو أدى ذلك الى القول بعلم امامة بدون امام ( تماماً مثل تلك المفارقة التي تقول بعلم منيحية بدون مسيح).

ونحن لا نستطيع ان نؤكد ان إنكار الأنمة لهذه المدارس؛ هو الذي سبتب

<sup>(</sup>١) صري السقطي : « سري بن المغلس السقطي ، كنيته ابو الحسن . يقال انه خال الجنيد وأستاذه . صحب معروفاً الكوخي . وهو اول من تكلم ببغداد في لسان التوحيد وحقسائق الاحوال . وهو إمام البغداديين وشيخهم في وقته ، والبه ينتمي اكثر الطبقة الثانية من المشايخ المذر الكتاب » . عن « طبقات الصوفية » للسلمي . ط معر . ص ١٨ .

اختفاء التصوف الشيعي. فثمة عاملان ثابتان: الأول هو وجود تصوف شيعي علني منذ القرن الثالث عشر الملادي الى أيامنا هذه والثاني هو ان (الأنساب) في أغلب الطرق الصوفية ، تبتدىء من احد الأئمة . اما الذين أنكروا صحة هذه الأنساب تاريخيا ، فلم يلتفتوا الى انه كلما كانت هذه الانساب أقل تاريخية ، كلما بدا وبان قصدها الى ان تعطي لنفسها نسبة روحية الى احد الأثمة الشيعة ، واضحاً وقوياً . ولا بد من ان يكون ثمة سبب لهذا . وهناك أخيراً وجه لا يجوز اهماله . فمن الممكن تفسير اختفاء آثار التصوف الشيعي المرثية لفترة من الزمن بمجيء السلجوقيين في القرن الرابع عشر الى السلطة في بفسداد ( اعلاه الاشاعرة ) مجبرين الشيعة على التزام التقيية التي سنها الأثمة انفسهم ، ولذلك فلا بد من ان نلتزم التروي في أحكامنا والى أقصى حد .

٥ - ومن جهة ثانية ، فلق كنا قد رجعنا فيا سبق ، في اللحوظات الأولية (الفصل الثاني ، ٦) الى نموذج روحي شيعي خاص ؛ وهو نموذج وإن كان لا يعود الى الشيعة الا انه يتكلم بلغتهم التقنية . فما كان السهروردي ولا حيدر آملي ولا الفلاسفة أمثال المير داماد والملا صدرا الشيرازي ولفيف سواهم ، بأصحاب طريقة ولا كانوا تابعين لطريقة صوفية . ( ولنذكر ان كلة و طريقة ، تعني و سبيل روحي » ، وتلزم كذلك للاشارة الى جعل هذا السبيل ماديا ملموساً في أخوة او طريقة صوفية ) . ويبدو ان اول ما نقص د اليه الانتقادات الشيعية هو و التنظيم الطريقي » للتصوف وتوابعه : الخانقاه ( الدير ) ، والثوب الرهباني ، ودور الشيخ الذي يرمي الى الحلول على الامام ، وخصوصاً الامام المستور ، المعلم والهادي الداخلي غير المنظور ، ولا بد من الاشارة الى ان العلاقة المعاشة مع الشريعة في التشيع هو بذاته يشكل أقلية ) ليست هي نفسها لدى السنة . ومن هنا فان التشيع هو بذاته طريقة روحية ، نعني تعليماً . وبالطبع فان مجتمعاً شيعياً ليس مجتمعاً من المعلمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو المعلمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو المعلمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو المعلم الموسط الشيعي هو المعلمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو المعلمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو المعلم المعلمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو المعلم المعل

وسط تعليمي و وهمي ، . فالشيعي بإخلاصة للأنمة المصومين ، يتلقى منهم التعليم الذي يربطه برباط مباشر بالعالم الروحاني في و البعد العامودي ، بدون ان يضطر للدخول في طريقة منظمة كا هي الحال عند السنة .

ولنفهم بحمل الظاهرة فانه من المهم ان نلاحظها في مختلف صورها . وفي مقابل الطرق والأخورات السنية ، توجد طرق صوفية شعبة ليس لها تنظيم خارجي ( فلدينا في ايران الحالية طريقة شاه نعمة الله وتشمباتها المديدة وطريقة كذلك ان نتكلم عن المديد من الطرق التي ليس لها عند الشيمة تنظيم خارجي وحتى ولا تسمية . فوجودها روحي محض بمعنى انها تتعلق بتعليم شخصي لشيخ يكون اسمه مطوياً في بعض الأحيان عندما يتعلق الأمر بهذه الشخصية او تلك ، ثم لا يبقى في غالب الأحيان أي اثر مكتوب . ولدينا اخيراً حالة العويسين الذين تنتهي تسميتهم الى اليمني عويس القرني ، وهو من اول اوائل الشيمة الذين عرفوا النبي وعرفهم بدون ان يلتقوا ابداً . وترد كذلك أسماء الذين لم يكن لهم استاذ أنسي خارجي مرثي ، ولكنهم تلقوا كل شيء مندليل شخصي روحاني، استاذ أنسي خارجي مرثي ، ولكنهم تلقوا كل شيء مندليل شخصي روحاني، وهذا بالتحديد ، هو معنى الإنمة ومعنى ما يرمي اليه هذا الاخلاص وبعض العويسيين مشهورون تماماً . وقد وجد بعض منهم بين السنة ولكن المعدد الأكبر منهم شيعي .

٣ – بعد هذه الاعتبارات كلها ، يقتضي الاعتراف ان التأريخ للتصوف في صلته بالمظاهر الاسلامية الروحية الاخرى التي سبق لنا تحليلها في هذه الدراسة ، هو عمل ذو صعوبات جمة . وبالطبع فان تميز حقب كبرى يظل مكيا . اما الاتقياء من نساك الرافدين ، والذين اخذوا امم الصوفيين ، فيقودونا الى مدرسة بغداد . وفي مقابل هذه المدرسة كانت مدرسة خراسان، ومذهب بعض كبار المعلمين عن سنذكرهم بعد قليل ، تعلن عما يمكن ان يسمى فيا بعد وميتافيزيقا التصوف . ولن تفعل القضايا الاساسية التي سنشير يسمى فيا بعد وميتافيزيقا التصوف . ولن تفعل القضايا الاساسية التي سنشير

اليها ، أكثر من ان تعود بنا الى ما تعلمنا معرفته في التشيع : مثنوية الشريعة والحقيقة والظاهر والباطنوفكرة دور الولاية الذي يلي، في التاريخ القدساني، دور النبوة (۱) . أما فكرة القطب الصوفي لدى السنة فليست سوى نقسل لفكرة الامام عند الشيعة ، وأما الحدود الصوفية الباطنية التي يحتل القطب الرأس منها ، فقطل تفترض في جميع الأحوال فكرة الامام . وثمة وقائع كثيرة ستجعل من هذه المسألة المطروحة هنا اكثر الحاحاً عندما سيتطرق الجزء الثاني من هذه الدراسة للحقب المتأخرة من التشيع وخصوصاً مذهب وتأثير مدرسة إن عربي ( المتوفي سنة ١٢٤٠ ) .

ولسوء الحظ فان المجال الضيق المحدود هنا لن يسمح لنا بمناقشة النواحي التي ذكرتها بعض الشروحات العامة على الصوفية (أثر الأفلوطينية العرفان) التصوف الهندي الخ ...) لا بسل إننا لن نستطيع الاشارة إلا الى بعض كبار الوجوه الصوفية ، فالفُيَّابُ اذن كثيرون ، نعني أنه لن يمكننا الكلام عن الكثير من أساتذة الصوفية ابتداء بالخواجه عبد الله الأنصاري الحيراتي ( ٣٩٦ هـ / ١٠٠٦ م - ١٩٨١ هـ ١٠٨٨ م ) الذي احتفل بالذكرى التسماية لوفاته في كابول مؤخراً في صيف ( ١٣٨١ هـ / ١٩٦٢ م ) .

# ٢ ـ أبو يزيد البسطامي ٢١٠

١ – هو أبو يزيد طيغور بن عيسى بن سروشان البسطامي . يتحدر مــن

<sup>(</sup>١) ولكن انظر «غولدزير» (كتبابه المقيدة والشريعة في الاسلام، ص ١٦٦ من الترجمة السربية ) فهو يقول: « وقد أمكن تقسيم الصوفيين من ناحية علاقتهم بالشريعة الى فويقين: أتباع الشريعة Nomiste والمنكرون لها « Anomiste » . ثم يضيف انه حتى الفنوصيون قد وقفوا حيال الشريعة موقفين متناقضين . فاذا صع كلام غولدتسيهو كان كلام المؤلف هنا غير منطبق الاعل فويق واحد من الصوفية .

<sup>(</sup>٢) طبقات الصوفية ص ٩٧ .

سلالة مزدكية قريبة إذ ان جده لأبيب كان زرادشتيا واعتنق الاسلام . قضى ابو يزيد القسم الاكبر من حياته في بلدته بَسْطام (وليس بيسْطام) (۱۱ ، في شمالي شرقي ايران ومات هنساك حوالي سنة ٢٣٤ او ٢٦١ م / ٨٧٤ م ، وقد اعتبر ، بحق ، واحداً من اكبر من أنتجهم الاسلام من المتصوفين خلال قرون طويلة . ولقد نال شهادات إعجاب كثيرة من شخصيات متفاوتة على تماليمه التي جاءت تعبيراً مباشراً عن حياته الداخلية بدون ان يلعب دور الواعظ العام او يقوم بنشاط او يتحمل مسؤولية . والبسطامي لم يترك اي أو مكتوب . اما الأساسي في تجربته الروحية فقد وصلنا على شكل قصص او حكم او مفارقات جمها تلاميذه المباشرون او بعض من زائريه ، وهي في حكم او مفارقات جمها تلاميذه المباشرون او بعض من زائريه ، وهي في تاريخ الاسلام باسم و الشطحات ، وهذا المصطلح و شطحات ، صعب الترجمة تاريخ الاسلام باسم و الشطحات » وهذا المصطلح و شطحات ، صعب الترجمة الى الفرنسية ولكن يتضمن فكرة الصدمة التي تشدر .

٢ – وبين تلاميذ ابي يزيد البسطامي ، يجب ان نشير بشكل رئيسي الى أخيه ابو مومى عيسى بن آدم ( وهو ابن أخيه البكر آدم )، اذ بواسطته عرف شيخ بغداد الكبير الجنيد مقالات ابي يزيد وترجها الى العربية وأصحبها بشروح لا يزال قسم منها محفوظاً (في كتاب اللمع السراج) . ومن بين زواره نستطيع ان نذكر أبا مومى الدابيلي (٢) (من دابل في أرمينيا )، وابو اسحق ابن هروي ( تلميذ ابن أدهم ) ، والصوفي الايراني الشهير احمد بن خضرويه ، وقد زار أبا يزيد خلال حجته الى مكة . اما أهم وأكمل مرجم عن حياة ابي يزيد طيفور ، لهمد سهلجي

 <sup>(</sup>٣) ولكنه « الديبلي » في « طبقات الصوفية » ص ٦٨ و ٧٣ ، وكذلك في رواية السهلجي
 في كتاب النور . انظر تعليمنا التالي .

توفي سنة ٤٧٦ هـ / ١٠٨٤ م، طبعه عبد الرحمن بدري فيالقاهرة سنة ١٩٤٩. ولا بد من ان نضيف الى ذلك بجموعة الحسكم التيجمعها روزبهان الباقليالشيرازي وأرفقها بشرح شخصي جداً ضمن مـــا خصصه لشطحات الصوفية عموماً ، ( والطبعة الايرانية قيد الصدور ) .

٣ – وثمة وجه أساسي في مذهب هذا الصوفي الايراني الكبير كا يظهر من خلال قصصه وشطحاته . فلديه وعي عميق للشرط الشلائي للوجود خلال أشكال ثلاثة : الأنائية (صورة الأنا) ومن خلال صورة الأنت ( الأنتية ) ومن خلال صورة الهو ( الهو"ية ) . ومن خلال هذا الترتيب لوعي الوجود ، يتحد الالهي والانساني ويتبادلان في فعل متعالي من المحبية والعشق . وفي الطريقة التي يصف بها ابو يزيد المراحل التي قطعها حتى بلغ قمة التحقيق الروحي لمع كثيرة. ونحن هنا لا نستطيع ان نورد منها الا نصاً واحداً على سبيل المثال:

• ولقد نظرت الى ربي بعين اليقين بعد ان صرفني عن غيره ، وأضاء في النوره فأراني من عجائب سر ه، وأراني 'هو يُتّه ، فنظرت بهويته الى انائيتي بهويته فزالت : نوري بنوره وعزتي بعزته وقدرتي بقدرته ، ورأيت أنائيتي بهويته وأعظامي بعظمته ورفعتي برفعته. فنظرت اليه بعين الحق فقلت له من هذا ؟ فقال : هذا لا أنا ولا غيري [...] فلما نظرت الى الحق بالحق ، رأيت الحق بالحق فبقيت في الحق بالحق زماناً لا نفس لي ولا لسان ولا أذن لي ، ولا علم حق أن الله أنشأ لي علما من علمه ولساناً من لطفه وعيناً من نوره ، (١).

### ٣۔ الجنید

١ – ولد الجنيد ( ابو القاسم بن محمد بن الجنيد الخزَّاز ) ، وهو من أصل

<sup>(</sup>١) انظر «كتاب النور في كامات ابي يزيد طيفور » للسهلجي ص١٣٨ من نشرة عبد الرحمن بدوي . والحديث مروي عن محمد بن عبدالله الشيرازي المتوفى سنة ١٩ ٤ هم باسناده الى مظفر بن عيسى المراغي عن شنذبين عن ابي موسى الديبلي يقول سممت أبا يزيد يقول .

ايراني في نهاو نشد وأمضى حياته كلها في العراق، او بتعبير أدق، في بغداد، حيث توفي فيها في السنة ٢٩٧ ه / ٩٠٩ م . وفيها تلقتى التعليم العرفي على واحد من اكبر علماء تلك الحقبة: ابر ثور الكلبي، وتعرق على التصوف بواسطة عمه سري السقطي وبعض أساتذة الصوفية الآخرين من أمثال الحارث المحاسبي ومحمد بن على الكساب الخ ... كان تأثير الجنيد في حيساته مثلما كان بعد مماته ، كبيراً جداً ، حتى لقد وسم الصوفية بشكل عميق جداً . ولقد وضعته شخصيته ومواعظه وكتاباته في المرتبة الاولى بين الصوفية الذين كانوا يدعون بد و مدرسة بغداد ، فكان يدعى بشيخ الطائفة .

وصلنا من أبحاث الجنيد خمسة عشر مبحثاً بينها قسم يتكون من رسائل كان يتبادلها مع بعض كبار الصوفية من معاصريه . ونجد في همذه الإمجاث تحاليل وتوضيحات للحياة الروحية وبعض أفكارها كالصدق والاخلاص والعبادة . اما الابحاث الخالصة فتتكلم في هذا وذاك من المواضيع الروحانية الاسلامية التقليدية ، ككتاب والتوحيد ، مثلا ، من وجهتي النظر اللاهوتية والصوفية ، وك و كتاب الفناء ، حيث يدرس المؤلف فيه الشروط التي تؤدي الى حالة البقاء، و « آداب المفتقر الى الله ، و « دواء الارواح ، الخ...

٢ — ولا بد من تبيان نقطتين هنا من تماليم هذا الاستاد الكبير بالاستناد الى الاعتبارات التي عرضناها سابقاً (الفصل السادس ١٠) فنشير أولاً الى ان روحانية الجنيد مرتبطة بمثنوية الشريعة (او القانون الالهي الذي يتغير من نبي الى نبي) والحقيقة (الحقيقة الروحانية الباقية). ونحن نعرف بما سبق ان هذه المثنوية قد احدثت منذ البداية ظاهرة التشيع الدينية ونعلم انها ركيزة علم إمامتها. ولقد عارض الجنيد تطرف بعض الصوفية الذين كانوا يستنتجون من تقدم الحقيقة و الأونتولوجي ، على الشريعة ، بطلان الشريعة وانتساخها عند دخول الصوفي في حرم الحقيقة الى الحد الذي يسمح بتجاوزها. ونحن نعرف ان الافتراق الذي حدث بين الشيعة الاثني عشرية والاسماعيلية قسد نعرف ان الافتراق الذي حدث بين الشيعة الاثني عشرية والاسماعيلية قسد

ابتدأ من هذه النقطة . واذن قثمة فائدة كبرى وباعادة التفكير، في معطيات هذا الموقف الروحاني وذلك بأخذها في كليتها ؛ فهــــذا الموقف لم يطرحه الصوفيون بفرده ولا يمكن تفسيره بالصوفية وحدها إطلاقاً .

أما النقطة الأساسية الثانية في مذهب الجنيد ، فتظهر من عقيدة التوحيد باعتبارها اساس تجربة الاتحاد الصوفي . وليس من شك في ان الجنيد قسد احتضن هذه المسألة في كل شمولها وكر س لها كتاباً كاملاً . فالتوحيد بالنسبة اليه ليس برهنة " ( وتبياناً ) لوحدة الموجود الالهي بواسطة حجج عقلية كا يفعل ذلك لاهوتيو الكلام وحسب، وإنما هو عيش لوحدة الله المتعالية نفسها . وإذا كان هذا الالحاف خصيصة " روحانية صادقة ، إلا انه يذكرنا كذليك بالامام السادس جعفر وهو "يعلم بطانته كيف كان يتأمل النص القرآني حتى يسمعه مثلما سمعه من أوحي اليه من الذي أسمعه إياه [ أي مثلما سمعه محد من جبريل] .

### ٤ \_ حكيم الترمذي

1 — حكيم الترمذي ، او الترمزي بحسب اللفظ الفارسي ، ( ابو عبد الله عمد بن علي الحسن او الحسين ) عاش في ( القرن الثالث ه / التاسع م ) ولا نعرف ، لا تاريخ ميلاده ووفات الصحيح ، حق ولا الخطوط الكبرى في السيرة الخارجية لهذا الايراني البلخي . ويقتصر كل ما نعرف عنه على أسماه بعض معلميه وقصة منفاه من ترمذ مسقظ رأسه . ونعلم كذلك أنه تابع دراساته في نيشابور . وفي مقابل ذلك فقد ترك لنا الترمذي بعض الأخبار المهمة عن حياته الداخلية وتطوره الروحي ( وهي سيرة ذاتية اكتشفها هلوت رايتر مؤخراً ) ومجلاف ذلك فان حكيماً قد ألتف كتباً عديدة حفظت وأغلبها .

٢ - يرتكز مذهب الترمذي الروحاني أساسًا على فكرة الولاية . ولهذا

فان المسائل التي نشرناها في ملاحظاتنا الاولية ( أعلاه الفصل السادس ١٠) ضرورية لنا هنا تماماً . وذلك ان فكرة الولاية هنا وكا نعلم ذلك مما سبق ( أعلاه الفصل الثاني ٢٠) ، هي اساس التشيع نفسه، وان مفهوم ومضمون هذه الكلمة موجود في النصوص التي تروي تعاليم الأئمة ، قبل سواها . فيبدو والحالة هذه ، ان اعمال الترمذي هي اعمال او واحدة من اعمال ، يظل علينا ان ندرس كيف وبأية سيرورة [ سياق ] قد توصلت الى همذه المفارقة من القول بولاية بدون علم إمامة باعتبار ان هذا الاخير اساس الاولى . وسنكتفي هنا بملاحظتين اثنتين :

الأولى: هي ان الترمذي بميز بين ضربين من الولاية: الولاية المامة والولاية الخاصة . ويمد فكرة الاولى [الولاية المامة] على مجموع المسلمين: فنطق الشهادة يمكفي لخلق صلة مع الولاية ، تلك الولاية التي تصبح الصلة مع الله كذلك . وهي عامة ( او مشتركة ) بين جميع المؤمنين بمن قبلوا بالرسالة النبوية . أما الولاية الخاصة فهي واقع روحانية ، أصفياء الله [ او اصدقاء الله ] ، الذين يتكلمون معه او يتصلون به في حالة من الاتحاد التصاعدي الفمال . ولا بعد لنا من ان نتذكر ان فكرة الولاية المزدوجة هي فكرة قالت بها وشيدتها المقيدة الشيعية قبل سواها . ولانه ليس لدينا مجال لاقامة مقارنة بين الاثنين لسوء الحظ، فانه يجب علينا ان نرجع الى المحتوى الشيعي الأصيل لهذه الفكرة المزدوجة ( أعلاه ٢ ، أ ، ٣ ) . فلا يبقى لنا اذن سوى ان نلاحظ ان في مفهوم طوفية الترمذي فساداً جذرياً في بنيانها او شيئاً من ( علمنة ، مفهوم الولاية العامة .

وأما الملاحظة الثانية فمن علاقات الولاية والنبوة في مذهب الترمذي ، فالولاية في رأيه تشمل مجموع الأنبياء بالاضافة الى مجموع المؤمنين عموماً. وذلك لان الولاية هي منبع إلهامهم واساس رسالتهم النبوية. وكان الترمذي يقول بأن الولاية في ذاتها هي في مرتبة أسمى من مرتبة النبوة لأنها دائمة

وليست مرتبطة للحظة من الزمن كما هو الحال مع النبوة . وفي حين ان دور النبوة يكتمل تاريخيًا بقدوم آخر نبي فان دور الولاية يشير الى نهاية الأزمنة نتيجة لوجود الأولياء .

بالغاً ما بلغت فائدة هذه الترسيمة ، إلا انها لا تفيد احداً من الناس بمن اعتادوا على علم النبوة الشيعي ، بشيء ؛ إلا ان يقول أن توازن هذا العلم يمكن ان ينقلب وبدون ان ينتب احد ، فيا لو كانت المصادر الآخرى مفقودة . ولقد رأينا سابقا (أعلاه الفصل الثاني ) كيف ان فكرة دور الولاية الذي يتلو دور النبوة ، هي بدهية اساسية في التشيع وحكة اللدنية ، وكيف انها تفترض بعدين اثنين للحقيقة النبوية الباقية باعتبار ان كلا من علم النبوة وعلم الامامة يفتقر واحدهما للآخر . وهاتان الملاحظتان مترابطتان ، وذلك لأن ما نلاحظه في هذه النقطة او تلك ، هو ان كلا منهن تمثل عملية تنتهي دائما الى الاحتفاظ بفكرة الولاية مستبعدة علم الإمامة الذي هو معينها وأساسها . وهكذا تنطرح امامنا مسألة كبيرة ستؤثر على تاريخ الروحانية الاسلامية في وهكذا تنظرح امامنا مسألة كبيرة ستؤثر على تاريخ الروحانية الاسلامية في جمله ، ولكنها ليست مشكلة بالنسبة للمؤلفين الشيعة .

## 

١ – الحلاج هو ألمع الشخصيات التي تمثيل الصوفية بما لا يقبل الشك . فقد تجاوزت سمعته دائرة النخبة من المسلمين الروحانيين الضيقة ، كما دَوَّت مأساة سجنه ومحاكمته في بغداد مثلما دوى استشهاده في سبيل الاسلام الصوفي في الآفاق . والادب الذي كتب عنه في كل اللفات الاسلامية جم و كثير . وتعم شهرته حالياً بلاد الغرب بفضل اعمال لويس ماسينيون الذي كان طابعاً وشارحاً له . ونحن نرجع الى هذه الاعمال ونتوقف عندها مكتفين في هذه اللحظة بسيرته التي تمثل ، في حد ذاتها ، تعليماً كاملا .

٧- هو ابو عبدالله الحسين بن منصور الحلاج، وهو حفيد رجل زرادشتي؟ ولد في طور ( او تور ) من مقاطعة فارس ( جنوبي غربي ابران ) في جوار قلعة البيضاء (١١ ) في سنة ٢٤٤ ه / ١٨٥٧ م . تلقى تعليمه وهو بعد كدت على صوفي شهير هو سهل بن التستري ثم صاحبه بعد ذلك في منفاه بالبصرة . وفي سنة ٢٦٢ ه / ٩٦٧ م انتقل الحلاج الى بقداد حيث تتلف على عثان بن عر المكي أحد كبار الأسائذة الروحانيين في تلك الحقبة ، وبقي بصحبته ثمانية عشر شهراً تزوج أثناءها ابنة احد زملائه . وفي سنة ٢٦٤ ه / ٩٧٧ م تعرف الحلاج بالجنيد ( انظر اعلاه الفصل السادس، ٣) ومارس تحت إشرافه و تمارين ، الحياة الروحية ، وألبسه الجنيد الخرقة بيده . إلا ان الحلاج عاد فقطع علاقاته مع الجنيد وغالبية أسائذة الصوفية بعد عودته من حجته الأولى فقطع علاقاته مع الجنيد وغالبية أسائذة الصوفية بعد عودته من حجته الأولى هناك اربع سنوات . وأهم ما في هذه الحقية هو اختلافه المتزايد مع الفقهاء وأهل السنة .

إلا ان العلاقات عادت فتوترت حتى ان الحلاج عاد فرمى ، خــلال السنوات الأربع التي تلت ذلك ، بخرقته الصوفية ليختلط بالشعب واعظاً مرغباً بالحياة الروحية . ويقال انــه كانت له علاقات طيبة جداً بالطبيب الفيلسوف الرازي ( انظر أعلاه الفصل الرابع ، } ) ومع المصلح والاشتراكي، أبو سعيد الجنابي وحتى مع بعض السلطات الرسمية مثل الأمير حسن بن علي التودي . ثم جاب الحلاج المقاطعات الايرانية من خوزستان في الجنوب الغربي ال خراسان في الشمال الشرقي وكان عارس الحياة الدينية بدون ان يعير الأعراف القائمة كبير التفات داعياً الناس الى ممارسة الحياة الداخلية . وفي سنة ١٩٩٨ الهنده في الهند

 <sup>(</sup>١) هكذا يسميها ياقوت الحموي في معجم البلدان : « هي اكبر مدينة في كورة اصطخر .
 رسمت السضاء لأن لها قلمة بيضاء تبيز من بعد ويرى بياضها » .

وتركستان او قل الى حدود الصين . ولقد استطاع ان يكسب محبة الجميسع فكان يدعى بالشفيع وقد أسلم بفضل إشعاعه الكثيرون .

" - وفي سنة ٤٩٩ه/ ٩٠٨م عاد الحلاج الى مكة للمرة الثالثة وبقي هنالك سنتين ثم عاد الى بغداد واستقر فيها مكرساً نفسه للوعظالمام ويختار لمواعظه المواضيع الروحانية والميتافيزيقية الكبرى . كان يعرض مذهبه ويؤكد ان غاية الكائنات جميعاً ، وليس الصوفي وحده ، هو الاتحاد مع الله ، وهو اتحاد يتحقق بالحب ويحتاج الصوفي فيه الى عمل إلهي تحويلي ينقل الموجود الى وضعه الأسمى . غير ان هذه الأفكار العظيمة ما لبثت ان أثارت معارضة الناس له . فئمة معارضة الفقهاء ، وهناك معارضة الصوفيين وتحفظ بعض الصوفية .

أما الفقهاء فكانوا يأخذون على مذهبه في الاتحاد الصوفي ، أنه يخلط بين الالهي والانساني ، فينتهي الى ضرب من الحلولية . وأما السياسيون فكانوا يتهمونه بأنه يزرع الفتنة في العقول ويعاملونه كمشاغب . واما الصوفية فكانوا يلتزمون التحفظ حول شخصية الحلاج لأنهم كانوا بعتبرون انه كان يرتكب حماقة كبرى بنشره أسراراً إلهية على عامة من الناس لم تتهيأ لا لتلقيها ولا لفهمها . وكذلك كان حكم الشيعة والباطنية عموماً عليه ؛ فالحلاج قد ارتكب خطيئة في رأيهم بإبطاله نظام النقية جهاراً . وأخيراً فقد تآمر الفقها والسياسيون على اصدار فتوى ضده وحصلوا عليها اخيراً من فقيه بغداد الكبير والسياسيون على اصدار فتوى ضده وحصلوا عليها اخيراً من فقيه بغداد الكبير ان داود الأصفهاني اذ أعلن هذا الاخير ان مذهب الحلاج خاطىء ويشكل خطراً على العقيدة الاسلامية ، فجعل قتله حلالاً .

إ - أوقفت الشرطة العباسية الحلاج مرتين وسجن سنة ٣٠١ م ٩١٥ م ثم أدخل أمام الوزير ابن عيسى إلا ان هذا الاخير كان ورعاً متحرراً فمارض في إعدامه . وأبقي على الحلاج في السجن ثماني سنوات وسبعة أشهر . إلا ان الأمور عادت فاختلفت مع قدوم وزير جديد الى السلطة هو حامد وهو عدو لدود للحلاج وتلامذته ، فعاد أخصام هؤلاء الأخيرين الى ملاحقتهم وظلوا يبحثون عن فتوى بالإعدام حتى حصلوا عليها من القاضي أبو عمر بن يوسف . وفي هذه المرة نفذت الفتوى بالرجــل وأعدم الحلاج في الرابع والمشرين من ذي القعدة سنة ٣٠٩ هـ الموافق ٢٧ آذار سنة ٩٢٣ م .

# 

١ – أظهرت لنا الفتوى التي أصدرت أعلاه ضد الحلاج ، إسم القاضي ابن داود الأصفهاني . وتظهر في هذه الراقعة المأساة العميقة التي كانت تعاني منها النفوس . ذلك ان ابن داود الأصبهاني هو فارسي كا يشير الى ذلك اسمه . ( ولقد توفي في سنة ٢٩٧ ه / ٩٠٩ م عن اثنين واربعين عاماً ) وهو مؤلف لكتاب ـ رائعة يمثل قمة النظرية الأفلاطونية في العشق بالعربية . ( كتاب الزُهرَة الكوكب المشهور ؟ كا يقرأ كتاب الزَهرَة ) وهو مجموعة مقطوعات واسعة يمتزج فيها الشعر بالنثر وتمجد الحب المثالي الأفلاطوني المتمثل في الحب العذري . ولقد كان مصير مؤلف هذا الكتاب مطابقاً للمصير الذي طالما عبده شعراء قبيلة مثالية في جنوبي جزيرة العرب على تخوم اليمن ، نعني بهم بني عذرة الاسطوريين ، وهم شعب مختار طاهر « يموت الفرد عندهم عندما يجب » . والمؤلف يختصر ، خلال مجموعته الطويلة الاسطورة الافلاطونية التي تجدها في حوار « المائدة » ليستنتج اخيراً : « وحكي عن أفلاطون انه قال ما أدري ما الهوى ولكنه جنون إلهي لا مجمود ولا مذموم (۱۱) » .

 <sup>(</sup>١) كتاب « الزهرة » ص ١٥ السطر ١٨ حق٠٢ من الطبعة الارلى ١٩٣٢/ ١٩٣٠.
 وهذه الطبعة مآخوذة عن النسخة المخطوطة الوحيدة الموجودة في دار الكتب المصرية . نشرها
 لويس نيكل البوهيمي بمساعدة ابراهم طوقان .

ولقد بشر الحلاج هو الآخر بعقيدة الحب ومع هــــذا فقد حكم علمه ان داود . ولكي نفهم هذه المأساة فلا بد لنــا من ان نتأمل في الموقف بجملته كما يتضح عندالصوفيين المتأخرين عنالحلاج وخصوصاً عند احمد الغزالى وروزبهان الباقلي الشيرازي ( المتوفي سنة ٦٠٦ ﻫ / ١٢٠٩ م ) الذي كان افلاطونياً وفي نفس الوقت شارحاً وموسعاً للحلاج . نستطيع اذن ان نتكلم عن غموض او عن ازدواحية في هذه الافلاطونية الاسلامية ، وعن إمكانية ازدواجية [ او غموض ] موقفها امام الدين النبوى وذلك لأن ثمـة طريقتين لعيشها وفهمها . وما يمكن ان نسمه تجلمًا [او ظهوراً إلهياً ] Théophanisme عند روزبهان ، إن هو الا تأويل للمعنى النبوي للجال ٬ وهو تأويل يقيم ٬ هنا ايضاً ٬ ضرباً من الاتصال بين الظاهر والباطن ( او المعنى المستور ). فأما ان داود ٬ وهو ظاهری٬ فیری ان المعنی المستور يظل مقفلاً . وأما روزبهان فیری ان المعنی المستور للصورة الانسانية هو ظهور [ او تجلُّ ] أصلى . فقـــد تكشُّف الله لذاته في الصورة الآدميــة ، في الانسان الملكوتي الذي أُوحِـِد في عالم الأزل والذي يمثل صورته الخاصة . ولهذا فان روزبهان كان يتذوق أبيــات الحلاج الشهرة هذه بشكل خاص:

سبحان من أظهر ناسوته سر سنا لاهوته الشاقب ثم بدا كلشيه ظاهراً في صورة الآكل والشارب

وكان يبني على هـــذا السر صلة العشق الانساني والعشق الالهي . ولم يكن لابن داود ان يقرّ الحلاج على هذا القول فانحاز ضده .

ونحن لا نستطیع ان نورد هنا آخر کلمات ابن داود ولا السطور الأخیرة من و یاسمین العشاق ، لروزبهان ( انظر القسم الثانی من هذه الدراسة ) . ولکننا نستطیع ان نقول أن هذه الكلمات وتلك تعطینا نموذجاً کاملاً لوضعیة ومصیر افلاطونیی الاسلام هذین فی قلب الدین النبوی . ولقد کان ان داود

(الافلاطوني) يخشى ، شأنه في ذلك شأن اللاهوتيين ( من الحنسابلة الجدد وسوام) ، ان يقع في التشبيه ، اي تشبيه الله بالانسان ، اذ ان همذا يفسد تمالي الوحدانية المجردة ، اي المفهوم الظاهري المحض للتوحيد ، وقد رفض بعض الصوفية ان ينسبوا العشق Eros الى الله. واعتبر آخرون العاشقالمذري مثالاً للعاشق الصوفي الذي يتوجه بعشقه الى الله . الا أن في هذه الحالة ضربا من التحويل Transfert ، فتجري الامور كما لو كنا ننتقل من موضوع انساني الى موضوع إلهي . ولهمذا فان الافلاطوني (الثاني ) روزبهان يرى ان مثل الى موضوع إلهي . ولهمذا فان الافلاطوني (الثاني ) روزبهان يرى ان مثل همذا التحويل الورع إن هو في حد ذاته الاشرك ، لأن من غير المكن ان غير المدكن ان غير وهدتي التشبيه والتعطيل الا عن طريقالعشق الانساني، فالعشق الالمي ليس تحويلا للعشق الانساني ، وانما هو استحالة في العاشق الانساني ذاته . ولقد ليس تحويلا للطهوري للجهال روزبهان الى علم نبوة جمالي .

فما يجب ان نذكره هنا هو ان و جماعة العشاق ، يجدون في روزبها في مثالهم الأكمل . وهكذا تصبح هنده الثلاثية عشق – معشوق – عاشق ، سر التوحيد الباطني . وفجيعة ابن داود الأصبهاني تكن في انه لم يستطع ان يتنبأ بهذا السر وان يعيش هذه الوحدة الالهية اما احمد الغزالي وفريد العطار، فسيعلمان أنه اذا كان العاشق يتأمل نفسه في المعشوق، فان المعشوق لا يستطيع في مقابل ذلك، ان يتأمل نفسه وجماله الا في نظرة العاشق الخالص ، يجوهر فان العاشق والمعشوق في مذهب احمد الغزالي عن العشق الخالص ، يجوهر أحدها الآخر في وحدة حقيقة العشق .

٢ -- احمد الغزالي ( المتوفي سنة ٥٢٠ هـ / ١١٢٦ م في قزوين من أعمال ايران ) ، هو أخ ذلك اللاهوتي الكبير ابو حامد الغزالي ( الفصل الحامس ›
 ٧ ) ، ولمله قد أفلح في ممارسة بعض التأثير عليه ، ولكنه لم يفلح في إيصال هذا الهوى الجامح للمشتى الخالص اليه ، ولا تلك الرغبة التي تشتمل في تأليغه وتبقى بدون عزاء ، ( لويس ماسينيون ) . ولقد مارس ذلك المختصر الذي

ألتفه بلغة فارسية صعبة ومركزة (سوانح العشاق) تأثيراً كبيراً. ويتألف هذا الكتاب من مقطوعات ، وتتماقب فصوله القصيرة فلا تجمع فيا بينها الاصلة متراخية ، ولكنه يقدم سيكولوجية دقيقة جداً. وكا كتب عنه هلموت رايتر ، وهو صاحب الفضل في طباعة هـذا المتن الثمين : « انه لمن الصعوبة بمكان ان نجد كتـاباً يبلغ فيه التحليل النفساني مثل هذه الغزارة ، . ونحن نترجم لك مقطمين قصيرين منه :

 (۱) حقیقة عشق جون بیدا شوذ عاشق قوت معشوق آیذنه معشوق قوت عاشق ، زیراکه عاشق در حوصله، معشوق توانذ کنجید ، أما معشوق در حوصله، عاشق نکنجذ .

(2) بروانه كه عاشق آتش آمذ قوت أو دد دوري إشراقست ، طلايه، إشراق اورا ميزباني كنذ ودعوت كنذ واو ببتر همت خوذ در هواي طلب أو برواز عشق مي زند ، أما برش جندان بايذ تأبذو رسند ، جون بذو رسيد نيز (؟) اورا روشي نبو د ، روش آتش دا بود درو واورا نيز قوتي نبود قوت آتش را بود ، واين بزرك سرّيست ، يك نـَفَس أو معشوق خود كردز كال أو إينست ، (89) .

عشق همتيست كه أو معشوق متعالي صفة خواهذ ، بس هو مشوق كه در دام وصال توانذ افقاذ بمعشوقي نبسندذ اينجا بوذكه جون يا ابليس كفتنذ: و وإن عَلَمَيْكَ لَمَعْنَتَي ، ( ٣٨ / ٣٨ ) كفت و فبَيعز تيك ( ٣٨ / ٣٨ ) يعني من خوذ اذ تو اين تعز ز دوست دادم كه ترا هيج كس دروا نبوذ و در خورد نبوذ ، كه اكر تدا جيزى در خورد بوذى آنكه نه كال بوذى در عزت (64) (١) ، و هكذا تنشأ تلك القضية الشهيرة نعني و إبليس الملعون بالحب ، .

 <sup>(</sup>١) هذا النص مأخوذ من كتاب « سوانح احمد غزالي » الذي صححه هلموت رايتر ونشر⇒

٣ - وليس بامكاننا ان نفصل إسم احمد الغزالي عن اسم تلميذه المفضل: عين القضاة الهمذاني الذي مسات مقتولاً عن ثلاث وثلاثين سنة ( ٥٢٥ هـ ١١٣١ م ) . ولقد كان مصيره المفجع على غرار مصير الحلاج وبالمصير الذي سيلاقيه السهروردي ( أدناه الفصل السابع ) شيخ الإشراق . كان عين القضاة قاضياً ومتصوفاً وفيلسوفاً ورياضياً وتجد احد كتبه ( التمهيدات ) غنيا جدا بالمعلومات عن قضية العشق الصوفي خصوصاً ، وهو يشرح فيه مذهب أحمد الغزالي . وقد شرح هذا الكتاب بتطويل كبير ، صوفي هندي من القرن الخامس عشر هو السيد محمد حسين جيزو دراز : « ازدانت العظمة الالهمة فحل الكلام واختفى الكاتب ، « الله متمال جداً فسلا يعرفه الأنبياء فحل بسواهم » .

في استامبول مطبعة معارف ١٩٤٢ لجمية المستشرقين الالمانية ورقم الكتاب بين النشريات
 الاسلامية التي تصدر عن هذه الجمية هو ١٠.

وهذا النص من فصل رقم ٣٩ اي صفحة ٩٥ من الكتاب ثم كل الفصل ٦٤ اي صفحة ٩٤ من الكتاب وهذه هي ترجمته العربية :

« حينا يوجد العشق حقيقة ، يصبح العاشق قوتاً لمشوقه لا المشوق لعاشقه إذ يمكن ان يحتوي العاشق وجود ( حوصله ) المعشوق (...) فالغراشة التي تعشق النار ، يكون وجودها في البعد عن الشملة ، فظل الشعة يستضيفها ويدعوها ، والفراشة تطير ، بأجنعة همها ، في أجواه طلب الشعلة ، ولكن يجب ان يكون طيرانها محدوداً بالوصول الى الشعلة . وحمنا تصل البها لا يكون لها وجود . فليس للفراشة بعد الرصول ( او الوصال ) ، ان تخطو نحو الشعلة واتحا هي الشعلة تسري في ذات الفراشة . فليست الشعلة قوت الفراشة واتحا الفراشة مي قوت الشعلة وهذا مصرعظم . ففي لحظة تصبح الذراشة معشوقة لذاتها ( لأنها اصبحت الشعلة ) وهسذا هو كالها .

« المشتى له همة عالية لأنه يتطلب الممشرق ذا الصفات المتعالية . فكل معشوق يمكن الوصول الليه لا يخياره المشق . من هنا فحينا قبل لإبليس : « وإن عليك لعنتي » ( الآية ٧ من سورة ص ) ، قيال : « فيمزتك » ( الآية ٨ من نفس السورة ) ويقصد انه يعشق من الله تعززه الذي لا يمكن ان يصل اليه أحد ولا يمكون في متناول أحد . ولو كان ثمة شيء جدير بك لما كان لك المكال والقوة » ( فصل في همة العشق رقم ١٤٤ ) .

} \_ ولا نستطيع هنا ان نغفل ذكر مجدود بن آدم الضاعي ( المتوفي حوالي ٥٤٥ ه / ١١٥٠ م ) وهو مؤسس الشعر التعليمي الصوفي بالفارسية . وأهم تآليفه قصيدة طويلة سماها « سير العباد الى المعاد » ويصف فيها على شكل سرد قصصي يأتي بصيغة المتكلم المفرد ، سياحة في عالم الأفلاطونيين المسلمين . وتتم هذه الرحلة بشخص العقل نفسه ( او ما كان يسميه العشاق في عصر دانتي بد Madonna intelligenza ) . ولقد كان هذا هو موضوع قصة ابن سينا « حي بن يقظان » وقصص السهروردي النثرية وكل ذلك الأدب الذي كي عن موضوع المعراج . وهنا ايضاً ستجد تلك البنية التي ستتوسع في الملاحم الصوفية الواسعة التي كان ينظمها بالفارسية فريد الدين العطار وعشار التبريزي والجامي وآخرون أقل شهرة .

ه – قد تسمحلنا هذه الاشارات المختصرة بأننعرف ما يدعى وبميتافيزيقا الصوفية ، ويسير بنا روزبهان الشيرازي نحو القمة التي يمثلها معاصره الفتى عبي الدين بن عربي الذي يشكل بحمل حكته الالهية الصوفية تراثاً لا نظير له. ولقد خلفنا وراءنا الفلاسفة و الآخذين بالهلينية ، فهل يلتقي السبيل الذي اتبعوه بميتافيزيقا الصوفية ؟ ام ان اهداف كل منها متباعدة الواحدة عن الاخرى لدرجة انها تبرر سخرية الصوفية من الفلاسفة وقد رأوهم يتخبطون دون ان يتمكنوا من الوصول الى سواء السبيل . أما نحن فنستطيع ان نجيب بأن فلسفة السهروردي وميلاد الفلسفة الاشراقية معه ، إنما تستجيب لتلك المتطلبات العميقة التي تقتضيها تلك الثقافة التي لا يمكن ان يفصل فيها بسين تاريخ الفلسفة وتاريخ الروحانية .

## الفصل السابع

## السهروردي وفلسفة النور

#### ١ - إحياء حكة فارس القدعة

١ - تجعلنا دراساتنا المتأخرة في موضع نحسن فيه تقدير أهمية مؤلفسات شهاب الدين يحيى السهروردي الذي يكنى عنه عادة باسم و شيخ الاشراق ، وتقع هذه المؤلفات على مفترق طرق في موقع ممتاز . ترك السهروردي هذا العالم قبل ابن رشد بسبع سنوات تمساماً ، أي في نفس اللحظة التي كانت و المشائية العربية ، في الاسلام المغربي تجد تجسيدها الأخير في مؤلفات ابن رشد ، حتى ان المؤرخين الغربين نتيجة لخلط مشؤوم بين مشائية ابن رشد والفلسفة ، قد ظلوا يعتبرون ان مصير الفلسفة في الاسلام قد انتهى مع ابن رشد . هذا من جهة ، ومن جهة ثانية فقد أنارت اعمال السهروردي الطريق الجديد الذي مشى عليه العديد من المفكرين والروحانيين حتى أيامنا همذه . ولقد ألحنا فيا سبق الى ان الأسباب التي أدت الى سقوط واختفاء السينوية اللاتينية هي نفسها التي أدت بالمقابل الى استمرار السينوية في ايران ؛ ولكن مؤلفات السهروردي لن تغيب لسبب او لآخر ، من أفق هذه السينوية .

٢ — ويظل وجه السهروردي (الذي يجب ألا نمزجه مع أسميائه الصوفيين

عمر وابو النجيب السهروردي ) مزدانًا بفتنة الصبا ؛ وذلـــــك لأن مصبره البائس انتزعه من مشاريمه الواسعة في زهرة العمر . فقد كان له من العمر ٣٦ سنة ( ٣٨ سنة قمرية ) . ولد سنة ٩٩٥ هـ / ١١٥٥ م في الشمال الغربي من ايران في ميديا القديمة بسهرورد ، وهي مدينة كانت لا تزال مزدهرة ابار الاضطرابات المغولية ، وقد درس في حداثته الباكرة في مراغة بأذربيجان ، ثم قدم أصبهان في وسط ايران؛ ولا بد انه وجد السُّنة السينوية لا تزال حمة هنــاك . ثم أمضى بعدها عدة سنوات في الأناضول (١) حيث تلقى احــن استقبال من عدُّةٍ من أمراء روم السلاجقة واخيراً تحول الى سوريا الستى لن يمود منها ابدأ . وقد اقام عليه الفقهاء دعوى سيتضح معناها في نهاية هــذا الفصل . وما كان لشيء ان يخلصه من نقمة ذلك الشخص المتعصَّب الذي هو صلاح الدين الأيوبي ٬ حتى ولا صداقة حاكم حلب ان صلاح الدين الملك الظاهر الذي اصبح فيا بعد صديقاً حميماً لان عربي . فمات شيخنا الفتي بصورة سرية في قلمة حلب في ٢٩ تموز سنة ١١٩١ م . وكُنْتَاب السير عموماً يدعونـــــه بالشيخ المقتول ، اما تلامذته فيفضلون ان يدعوه بالشيخ الشهيد .

٣ - ولكي نفهم منذ البداية مقصد مؤلفات السهروردي ، فلا بد لنا من ان ننتبه الى الفكرة المبطنة التي تشير اليها تسميته لكتابه الرئيسي و مجمكة الاشراق ، وهي فكرة حكمة لدنية مشرقية سيتابعها بتصميم واضح كإحياء لحكمة فارس القديمة . والوجوه الكبيرة التي تتحكم في سير المذهب هي وهرمس وافلاطون وزرادشت ، . فلدينا اذن الحكمة الهرمسية من جهة ( ولقد سبق

<sup>(</sup>١) يذهب الاستاذ المؤلف الى هسندا الرأي نفسه في ص ٩٨ من الطبعة العربية التي حققها بعدي لرسالة « اصوات اجنحة جبريل » ، ومن قبله ذهب الاستاذ ماسينيون الى نفس الرأي في « نصوص لم تلشر » باريس ١٩٢٩ . وهم يستندون في ذلك الى « تاريخ السلاجقة » لمكومين خليل ثم الى كتاب « اللمع في البدع » لإدريس بن بيدكن النزكاني وكذلك المشهر زوري في مخطوط جامعة القاهرة وقم ٢٠٤٧ ووقة وقم ٢٣٤ .

لابن وحشية ان أشار الى تقليد يجعل الاشراقيين فئة كهنوتية يرجع نسبها الى أخت هرمس) ومن جهة ثانية ، فان الربط بين افلاطون وزرادشت، والذي قام بمثله الفيلسوف البيزنطي Gémiste Pléthéon في مطلع عصر النهضة ، هو العامل المميز للفلسفة الايرانية في القرن الثاني عشر .

والآن ، فان ما يجب ان نسجه من المبادى، ذات الفعوى السهروردية ، هي مبادى، و المشرق ، و و الحكمة اللدنية المشرقية ، ولقد كنا أشرنا فيا سبق الى وجود مشروع ، حكمة ، او و فلسفة مشرقية ، لدى ابن سينا . والسهروردي يعي علاقته مع سابقيه حول هـنده النقطة تماماً . فقد عرف و الكراريس (۱) ، التي تبدو وسيلة للحفاظ على منطق المشرقيين ، كا عرف ما بقي من مسائل و كناب الانصاف ، ( اعـلاه الفصل الخامس ، ؛ ) . وأكثر من هذا فقد أفاد من فكرة المشرق كا تبدو في قصة «حي بن يقظان». وهو يعرف ذلك حتى أنه عندما يتابع تأليف القصص الرمزية التي تعنى بالتعلم وهو يعرف ذلك حتى أنه عندما يتابع تأليف القصة السينوية إلا انه يقوم بما الروحي ، على غرار ابن سينا ، تجده يمتدح القصة السينوية إلا انه يقوم بما يشبه بادرة إشارة رائعة ، لكي يُسجل ان قصته عن و الغربة الغربيسة ، يشبه بادرة إشارة رائعة ، لكي يُسجل ان قصته عن و الغربة الغربيسة في تتندىء حيث تنتهي قصة ابن سينا ، نجد عير ان الشيء الذي لا يرضيه في تتندىء حيث تنتهي قصة ابن سينا ، نجد عير ان الشيء الذي لا يرضيه في

 <sup>(</sup>١) لا بل ان المؤلف يشير في مقدمته على « مجموعة في الحكمة الالهيئة » ص ١٤. هامش رقم
 ٦٥ الى ان الملا صدراكان يحوز هذه الكراريس رإن لم يكن يناقشها .

<sup>(</sup>٢) لمل المؤلف يشير الى مطلع قصة «حي بن يقظان » السهروردي ص ١٣٥ من طبعة المحد امين بالقاهرة او ص ١٧٥ من «قصة الغربة الغربية » من طبعة المؤلف: « اما بعد فاني لما رأيت قصة حي بن يقظان صادفتها مع ما فيها من عجائب الكلمات الررحانية والاشارات العميقة متمرية من تبريحات تشير الى الطور الاعظم ( ... ) المستودعة في رموز الحكساء ، المخفية في «قصة سلامان وابسال » التي زتبها صاحب قصة «حي بن يقظان » ، وهو السر الذي ترتب عليه مقامات اهل التصوف واصحاب المكاشفات، وما أشير اليه في رسالة «حي بن يقطان » الا في آخر الكلمات ، ناردت في آخر الكلمات ، ناردت ان أذكر منه شيئاً في طراز قصة سميتها انا «قصة الغربة الغربية » . » . ولتناكد من هذا الفهم انظر مقدمة المؤلف علهذه الرسالة من 88 من نشرته لها عام ٢٠٩٠ في «مجموعة دوم مصنفات».

القصص الرمزية هو ذات الشيء الذي لا يرضيه في المسائل التعليمية . فلقد أقام ابن سينا مشروع و فلسفة مشرقية ، حقا ، ولكن مشروعه ، نتيجة لأسباب قاطعة ، مهيأ الفشل . واذا فان شيخ الاشراق يدعو أيّا من أراد التعرف الى و الحكمة المشرقية ، الى دراسة كتاب هو . فالتقابل الذي طالما أريد إقامته بين فلسفة ابن سينا و المشرقية ، وفلسفة السهروردي و الاشراقية ، ان هو إلا تقابل لا يستند الى معرفة كافية النصوص ، ولذلك لأسباب لن نستطيع ايرادها هنا (١) .

اما السبب الذي يشرح بهالسهروردي قصور ابن سينا عن تحقيق مشروع الفلسفة المشرقية ، فهو أن ابن سينا يجهل الأصل المشرقية نفسه ، الأصل الذي يحق الصفة المشرقية . فابن سينا لم يعرف هذا الاصل الذي نشأ لدى حكاء فارس القديمة ( الحسروانيين ) والذي هو الحكة اللدنية الحقيقية . و وكان في الفرس ، يقول شيخنا ، أمة يهدون بالحق وبه كانوا يقولون ، حكاء فضلاء غير مشبهة المجوس ، قد أحيينا حكمتهم النورية الشريفة التي يشهد بها ذوق أفلاطون ومن قبله، في الكتاب المسمى مجكمة الاشراق وما سبقت الى مثله (٢٠)م.

وكذلك كان رأي خلفائه الروحيين . فصدرا الشيرازي يتكلم عن السهروردي كر شيخ أتباع المشرقيين والمحيي رسوم الفرس في قواعد النور والظامة (٣) ، هؤلاء المشرقيون يتصفون ايضاً بأنهم أفلاطونيون . فشريف

<sup>(</sup>۱) يقصد المؤلف الى كتاب نللينو « di Avicenna. RSO X ( 1925 ) يقصد المؤلف الى كتاب نللينو و di Avicenna. RSO X ( 1925 ) . فنالمينو يلح بشكل خساص على انه لا يمكن قراءة كشرقية على انها المشرقية والمؤلف وإن كان لا يردعل نالينو هنا الا انه يرد عليه في مقدمته على « مجموعة في الحكة الالهية » في الصفحة XXXVII وما يليها. وسيمود المؤلف فيذكر امم نالمينو صراحة في « مشرق الانوار » من هذا الفصل الفقرة » .

<sup>(</sup>۲) « رسالة كلمات التصوف » 207. b .

<sup>(</sup>٣) الملا صدرا الشيرازي «كتاب الاسفار الاربعة » ط . طهران ١٣٨٣ صفحة ٥٨٣ . ومقدمة المؤلف على « مجموعة دوم مصنفات » بطهران ص 7 .

الجرجاني 'يعر"ف الاشراقيين او الشرقيين و كفلاسفة رئيسهم أفلاطون (١). ويقول أبو القاسم الكازروني ( ١٠٠٤ هم / ١٦٠٦ م) و كا ان الفارابي هو عبد د فلسفة المشائيين واستحق لهذا لقب و المعلم الثاني ، كذلك السهروردي، فقد أحيا وجد د فلسفة الاشراقيين في العديد من كتبه وأبحاثه ، فالتقابل بين الاشراقيين والمشائيين هو متأخر جدداً . وإذن فمصطلح و أفلاطونيي فارس ، يشير الى هدده المدرسة التي ستكون إحدى خصائصها ان تؤول المناذج الأصلية [ المثل ] الافلاطونية بتعابير علم – ملائكة زرادشي .

٤ - والسهروردي بوسع هذه الفكرة الرئيسية في مدونة واسعة ( ٩٩ كتاباً). فهي واسعة اذا ما فكرنا بقصر حياته. وتتألف نواة هذه المدونة من ثلاثية عقائدية: ثلاثة أبحاث وكل منها ثلاثة كتب ؟ وهي تشمل المنطق والطبيعة والميتافيزيقا. وكل مسائل المنهاج المشائي تجدها مبعوثة في هذه الكتب وذلك لسبين: أولاً في سبيل تقديم إلمامة شاملة باعتبار ان التكوين الفلسفي المكين هو أمر ضروري لكل من يريد ان يسير في السبيل الروحي. فاذا كان حقاً علىكل من يتراجعون أمام هذا السبيل الروحي ان يكتفوا بالتعليم المشائي ، فانه لا بد بالتالي بالنسبة لمن يمضون فيها ، من ان يحرروا الحكمة اللدنية من الجدل العقيم الذي أعتم به المشائيون والمتكلمون، مدرسيو الاسلام، سبيل هذه الحكمة. فاذا حدث ان انبثقت فكرة المؤلف العميقة خسلال أبحاثه هذا وهناك ، فذاك إنما يكون بالرجوع دائماً الى الكتاب الذي يحتوي سر المؤلف: كتاب وحكمة الاشراق ، والابحاث ، الكتاب الذي يحتوي سر المؤلف: كتاب وحكمة الاشراق ، و

فحول هذه الرباعية التي يتكون منها هذا الكتاب ، وحول الثلاثية الاخرى، تتحلق مجوعة من الكتب الصغيرة ، وهي مؤلفات منهجية قليلة الانتشار في العربية والفارسية . ويكتمل مجمل هنده المؤلفات بدور خاص من القصص الرمزية سبق ان أشرنا اليها ؛ وقند كتب معظمها بالفارسية ووفقاً للمخطط التربوي الروحي للشيخ ، وهي تمدنا ببعض مسائل التأمل التحضيري . ويتوج كل هنذا بضرب من « كتاب الساعات » ويتألف من مزامير وإشارات الى الكائنات النورانية .

وينبثق مجمل هذه المؤلفات من تجربة شخصية يشهد بها المؤلف وهو يشير الى و ارتداد حدث في طفولته ، اذ انسه ابتدأ حياته بالدفاع عن فيزيقا المشائيين السهاويين (١). فقد أوقف عدد العقول على عشرة (او خمسة وخمسين). وهذا هو العالم الروحي المقفل الذي رآه يتلألأ خلال رؤية ذهولية ، حيث بدت له كثرة من هذه والكائنات النورانية ، التي كان يتأملها هرمس وأفلاطون، وهذه الأضواء المينوية ينابيم اله و خرة ، والرأي [عظمة وسلطان النور] الي أخبر عنها زرادشت، ووقع خلسة نحوها الملك الصديق كيخسرو المبارك اليها فشاهدها (٢).

ويعود بنا اعتراف السهروردي الذهولي الى واحسد من المبادىء الأساسية

<sup>(</sup>١) « وصاحب هذه الاسطر كان شديد الذب عن طريقة المشائدين في إنكار هـذه الاشياء عنم الميل اليها ، وكان مصراً على ذلك لولا أن رأى برهان ربه » . كتباب « حكمة الاشراق » فقرة ١٦٦ ص ١٠٥٦ . ثم يقول في ص ١٠٥٦ في وصية بآخر الكتاب من نفس الطبعة : « وقد أنقاه النافث القدسي في روعي في يوم عجيب دفعة ، وإن كانت كتبابته ما اتفقت الا في اشهر لموانع السفر » .

 <sup>(</sup>٣) « ومن لم يصدق بهـــذا (...) فعليه بالرياضات (...) فعسى يقع له خطفة يرى النور الساطع في عالم الجبروت وبرى الذرات الملكوتية والأنوار التي شاهدها هر مس وافلاطون والأضواء المينوية يشابيع الـ « خوة » والرأي التي أخبر عنهـــا ذرادشت ووقع الملك الصديق كيخسرو المبارك اليها فشاهدها ». تتمة النص الاول من التعليق السابق من نفس الموجع ص ١٥٧٠ .

في الزرادشتية: Xvarnah (١١)؛ نور العزة ( 'خرَّة بالفارسية ) انطلاقاً من هنا علينا ان نحاول إدراكاً جديداً موجزاً لفكرة الاشراق ولبنية العالم الذي تنظمه ولصورة الروحانية التي تعينها .

## ٢ ـ مشرق الأنوار ( إثبراق )

١ - نلاحظ ونحن نجمع الاشارات السقي يعطيها السهروردي وشارحوه المباشرون ان فكرة الاشراق روهو اسم يعني السنى والبهاء واشراق الشمس عند طلوعها ) تبدو على نحو ثلاثي : ١ - فنستطيع ان نفهم منها الحكمة او الحكمة اللدنية التي يشكل الاشراق أصلها باعتبار انه عمل ظهور واشراق الكائن مما ، وفعل الوجدان الذي يكشف هنذا الكائن ؛ وعندما يكشفه يقوده الى الظهور (ويجعل منه ظاهرة Phainomenon) . وكا ان هنذا المصطلح يعني في العالم الحسي سناء وبهاء الصباح وأول بريق النجم ، كذلك فإنا فانه يعني في سماء الروح والمثالبة ، لحظة تجلي المعرفة . ٢ - ونتيجة لذلك فإنا نفهم بالفلسوف الظهور الصباحي للأنوار المقولة وانسكاب مطالعها على الأرواح لدى الفيلسوف الظهور الصباحي للأنوار المقولة وانسكاب مطالعها على الأرواح لدى رؤيا داخلية وتجربة صوفية ، ومعرفة هي معرفة مشرقية بالنظر لانتسابها الى مشرق المعقولات الحالصة . ٣ - ونستطيع ان نفهم بفلسفة الاشراق فلسفة تشير الى حكمة الاشراقيين او المشرقيين اللدنية ، أي حكمة حكماء فارس

<sup>(</sup>١) Xvirnah Kavaêm : يضع لها المؤلف في هامشه ص ١٥٧ من المرجع السابق كلمة « كيان خر"ة » و وكذلك في فهرسته ص ١٠٤ . يقول زرادشت : « خرة » نور يسطع من فات الله تمالى وبه يرأس الخلق بعضهم عل بعض ويتمكن كل واحد من عمل او صناعة بمعونته ، وما يتخصص بالملوك الأفاضل منهم يسمى « كيان خرة » .

القديمة ؛ وهذا ليس بسبب موقعهم على الارض وحسب ، وانما لأن معرفتهم نفسها كانت مشرقية ؛ وهذا ليس بسبب موقعهم على الكرش وحسب ، وانما لأن معرفتهم نفسها كانت مشرقية ؛ بعنى الها كانت فلسفة الحكماء اليونان القدماء في رأي الاشراقيين ، نعني كل فلاسفة اليونان باستثناء تلاميذ أرسطو الذين كانوا يقتصرون على التفكير الاستدلالي والاحتجاج المنطقي (١١) .

7 - واذاً ، فان مفكرينا هؤلاء لم ينظروا اطلاقاً الى التقابل الاصطناعي الذي أراد نلينو ان يقيمه بين فلسفة السهروردي الإشراقية و « فلسفة ابن سينا المشرقية ، فهم يستعملون مصطلحات « اشراقيين » و « مشرقييين » كفها اتفق ، فنحن بحاجة الى مصطلح وحيد لنقول به مشرقية لأنها هي نفسها معاً ، بمنى ان موضوع الكلام هو معرفة مشرقية ؛ ومشرقية لأنها هي نفسها مشرق المعارف ( وتحضرنا بعض المصطلحات مبادهة : ,cognitio matutina ما معنود الى حقبة من حياته كان موضوع المعرفة يجهده فيها بدون ان يستطيع له حلا ؛ حتى كان حياته كان موضوع المعرفة يجهده فيها بدون ان يستطيع له حلا ؛ حتى كان أبصر ، وهو في حالة وسن بظهور أرسطو حيث اشتبك معه في جدال فيطن جداً . وهذه القصة تشغل عدة صفحات من أحد كتب السهروردي ونغي به كتاب « التلويحات العرشية ( ) » .

<sup>(</sup>١) هذه الفكرة تكرار لما ورد في مقدمة المؤلف نفسه على « مجموعة في الحكة الالهية » ص XXVII تحت عنوان « المعرفة المشرقية » . فالمؤلف يأخذ كلة لفطب الدين الشيرازي يقول فيها : « حكة الاشراق : اي الحكة المؤسسة على الاشراق الذي هو الكشف ، او حكة المشارقة الذي هم المل فارس وهو ايضاً يرجع الى الأول لأن حكتهم كشفية ذوقية نسبت الى الاشراق الذي هو ظهور الأنوار المقلية ولمانها وفيضانها بالاشراقات على النفس عند تجردها، وكان اعتماد الفارسين في الحكة على الذرق والكشف وكذا قدماء يونان خلا ارسطو وشيمته فان اعتمادهم كان على البحث والبرهان لا غير » . ثم يضيف المؤلف : ه من هسذا النص القصير نستطيع ان نستخلص ثلاث على المتحدد عربي ما يقرأه القارى، اعلاه .

<sup>(</sup>٢) اي مزالصفحة ٧٠ السطر الارل حق الصفحة ٤٧ السطر التاسع؛ اي الفقرة ٥٥ بكاملها. =

ولكن أرسطو الذي يتحدث اليه السهروردي هو أرسطو افلاطوني صريح، محيث لا يستطيع احد ان مجمله مسؤولية صولات المشانيين الجدلية . فأول جواب مجيب به الباحث الذي يسأله هو التالي ، ارجم الى نفسك ١١٠ ، ثم يبدأ عندها تعليم تدريجي على معرفة النفس ثم على معرفة لا هي بنتيجة لتجريد ولا تمثيل (١٦ لموضوع بتوسيط صورة شخصية ، وإنما معرفة بماثلة النفس ذاتها وللأنائية ؛ فهي في جوهرها اذا حياة، نور ، ظهور ، شعور بذاته (١٣. وفي مقابل العلم التمثيلي الذي هو علم بالكلي المجرد او بالمطق (علم صوري )، لدينا علم حضوري تشرق به النفس على الموضوع (١٤ وذلك بصفتها كائماً نورانياً ؛ أي انها تستحضره امامها وذلك بأن الموضوع (١٤ وذلك بصفتها كائماً نورانياً ؛ أي انها تستحضره امامها وذلك بأن استحضر نفسها . فظهورها هي نفسها لنفسها هو حضور هذا الحضور ، وهذا

وقد نشر هذا الكتاب الاستاذ المؤلف مع بعض الكتب والرسائل الاخرى ضمن « مجموعة في الحكة الالهية » في التشريعات الاسلامية ( رقم ١٦ استانبول مطبعة المعارف سنة ١٩٤٥ ) التي تصدر عن جمية المستشرقين الالمانية .

<sup>(</sup>١) « ارجع الى نفسك فتنحل لك ، فقلت وكيف ? » السطر السابع ص ٧٠ من المرجع السابق .

<sup>(</sup>۲) هذا هو معنى كلمة Re - présentation بحسب ما نعرف ، ولكن المؤلف يضع لهما في ص XXXIII من مقـــدمته في المرجع السابق تصور . فهو يضع «علم صوري» له Connaissance représentatif .

<sup>(</sup>٣) قارن هذا مع ص XXXIV من مقدمة المرجع السابق. ثم انظر الصلحة ٧٧ من المتن س ١ حق س ٤ : « قال واذا دريت انها ( النفس ) تدرك لا بأثر مطابق ولا يصورة فاعلم ان التمقل هو حضور الشيء لذات المجردة عن المادة ، وان شئت قلت عدم غيبته عنها وهمذا أثم لأنه يعم إدراك الشيء لذاته ولنيره اذ الشيء لا يحضر لنفسه ولكن لا يفيب عنها ٤ اما النفس فهي مجردة غير غائبة عن ذاتها ، فبقدر تجردها أدركت ذاتها وما غاب عنها ٤ . وبالنسبة لكلة مائنة فادولف يشير الى انها رودت و أنانية ٤ في بعض الخطوطات وانه اختسار الشكل الاول بالاستناد الى شروح قطب الدين الشيرازي . انظر تعليقه وقم 43 من الصفحة المذكورة .

 <sup>(</sup>٤) « وحصل الذفس إشراق حضوري على المبصر » . الشهر زوري . شروحه على التلويمات في طبعة المؤلف
 غليمة المؤلف 325 α et b .

هو الحضور الظهوري او الاشراقي ١٠٠ وهكذا ترجّع حقيقة كل علم موضوعي الى شعور الانسان العارف بذاته . وكذلك الامر بالنسبة لكائنات جميع العوالم والأجرام النورانية كلها . فبفعل شعورهم بذواتهم نفسه ، يصبحون حاضرين البعض امام البعض الآخر . وكذلك الأمر بالنسبة النفس الانسانية وذلك تبعاً لانتزاعها نفسها من برزخ ، منفاها المغربي ، نعني عالم المسادة الارضي . ويقول ارسطو جواباً على أسئلة الباحث الأخسيرة ، إن الفلاسفة الاسلميين لم يبلغوا من افلاطور على حق ، ولا الى جزء من ألف جزء من رتبته (١٠) ، ثم يقول له عندما يلاحظ تشاغله باثنين من كبار الصوفية : أبو رتبته (١٠) ، ثم يقول اله عندما يلاحظ تشاغله باثنين من كبار الصوفية : أبو الفلاسفة حقا (١٠) ، وهكذا تقوم ، الفلسفة الاشراقية ، بوصل الفلسفة والتصوف وصلا لن يفترقا بعده .

٣ - ترجعنا هذه و السناءات الشروقية ، الى التلألؤ الأصيل الذي يشكل معنى هذه السناءات ، والذي يشهد السهروردي بأنه شاهده مشاهدة كشفت له و المنبح الاشراقي ، الحقيقي . انه و نور العظمة ، الذي يسميه كتاب الأبستاق بـ Xvarnah (خر"ة بالفارسية او فر او فر"ة بالـ Parsie ) . ودور

 <sup>(</sup>١) مقدمة المؤلف في المرجع السابق ص XXXV السطور ١ حتى ٤ ، فهـذه الفقرة ترجمة حرفة لها .

 <sup>(</sup>٣) «ثم أخذ يثني على استاذه افلاطون الالهي ثناء تحيرت فيه، فقلت وهل وصل من فلاسفة الاسلام اليه احد? فقال ولا الى جزء من ألف جزء من رتبته ». متن المرجع السابق ص ٧٤ سطر ١ و ٢ .

<sup>(</sup>٣) «ثم كنت أعد جماعة أعرفهم فما ألتفت البهم ورجعت الى ابي يزيد البسطامي وابي محمد سهل بن عبدالله التستري وأمثالهما فكأنه استبشر وقال : اولئك هم الفلاسفة حقاً ، ما وقفوا عند العلم الرسمي بل جاوزوا الى العلم الحضووي الاتصالي الشهودي ومسا اشتفاوا بعلائق الهميولى فلهم ( الزلفي وحسن مآب ، سورة ص آية ٢٤ و ٣٩ ) فتحركوا عما تحركنا ونطقوا بما نطقنا ». المرجع السابق تتمة النص السابق حتى سطر ٧ .

هذا النور هو دور أولي في الفلك والأنتروبولوجيا المزدكيين . انه جلال الكائنات النورانية المتلألئة ، وهو الطاقة التي تثبت الوجود في كل كائن ، انه محيا هذا الكائن ومصيره ورملاكه الشخصي، وهو يتمثل لدى السهروردي كإشعاع خالد يشعه نور الأنوار ؛ فعندما ينير بتسلطه الاشراقي ، جميع الكائن – النور الذي جاء منه ، فانه يجعله حاضراً ابداً. وهذه هي بالتحديد فكرة تلك القوة القاهرة التي تفسر الاسم الذي يطلقه السهروردي ، أي اسم الأنوار القاهرة ، على الأنوار المتسلطة ، المسيطرة ، الملائكية ( والميكائيلية).

وينشأ عن قهر و نور الأنوار ، هذا الكائن النوراني الذي هو اول مقدم<sup>(۱)</sup> من الملائكة والذي يشير اليه شيخنا باسمـــه الزرادشي بهمن <sup>(۱)</sup> (أول أمهرسبندذ <sup>(1)</sup> او اول الملائكة المقربين عند الزرادشتية ) . فالعلاقة الأزلية

<sup>(</sup>١) لم نفهم المقصود هنا : لعله يعني جبريل اذ يقول اللهروروي في حكة الاشراق م٠٠٠ و ١٠٠ : « و بحصل من بعض الانوار القاهرة وهو صاحب طلسم النوع المناطق ــ يعني جبريل عليه السلام -- وهو الآب القريب من عظها، رؤساء المارك القاهرة ، «روان بخش»، روح القدس، واهب العلم والتأييد، معطي الحياة والفضيلة طمالمزاج الآتم الانساني، نور مجرد هو النور المتصرف في الصياصي الإنسية ، وهو النور المدبر الذي هو « أسفهد النساسوت » وهو المشير الى نفسه بالأثاثية » .

 <sup>(</sup>٢) او لمله يقصد « مقرب » وهي بمنى « مقدم » ، فالملائكة المقدمون او المقوبوت م شيء واحد وإن كان السهروروي يستعمل الثانية كثيراً وأحياناً يقول رؤساء الملائكة .

<sup>(</sup>٣) بهمن Vohumanul! « فثبت أن أول حاصل بنور الانوار وأحسد ، وهو النور (٣) بهمن Vohumanul! « فثبت أن أول حاصل بنور الانوار وأحسد ، وهو النور الاترب والنور المعظم وربما سماء بعض الفهارية « بهمن». فالنور الاتوب فقير في نفسه غني بالارك ص ١٢٨ المرجع السابق . وفي بعض مخطوطات الكنساب « بهان » وفيها : « وزعم الحكم الفاضل زرادشت أن أول ما خلق من المرجودات بهمن ثم أرديبشهت ثم شهر يور ثم أصفندا رمذ ثم خرداد ثم مرداد ، وخلق بعضهم من بعض كا يؤخذ السراج من السراج من غير أن ينتقص من الارل شيء » .

<sup>(</sup>٤) أمهر سبندذ هي التصوير الحرفي لكلمة Amahras pands ، وكنا نريد ان نضع لها=

الناشئة بين نور الأنوار والفائض الاول ، هي العلاقة النموذجية الأصلية بين المعشوق الأول والعاشق الأول . وتتبع عن هذه العلاقة نماذج على كل درجات الوجود فتنظم الكائنات جميمها في أزواج . وهي تعبر عن نفسها كقطبية قهر وعبة (أعلاه الفصل الخامس ، ٣ وأدناه الفصل الثامن ، ١ . امباذو قليس المحدث في الاسلام) او كقطبية الاشراق والتأمل والاستغناء والفقر . وهؤلاء هم الأبعاد المعقولة التي تملأ المكان و ذي البعدين ، (الواجب والممكن) في نظرية العقول المتسلسة السينوية ، عندما يتداخل بعضها في تركيب بعض . وهكذا فمن توالد هؤلاء واولئك نتيجة لاشعاعاتهم وانعكاساتهم، فإن مُمثل النور تبلغ الـ و ما لا يعد ولا يحصى ، . فثمة تنبؤ بأن هناك عوالم لا تحصى وراء كرة الثوابت في علم الفلك [ الهيئة ] المشائي او البطليموسي (١) . وبمكس ما جرى في الغرب، حيث قضى تقدم علم الفلك على علم الملائكة ، فان ها هنا علم ملائكة يضي بعمل الفلك الى ما وراء الترسيمة التقليدية التي كانت تحده .

## ۳ ـ ترتيب الوجود <sup>(۲)</sup>

١ – تدبّر امور عالم الانوار المحضة هــــذا طبقات ثلاث . فانطلاقاً من

 <sup>«</sup> اسفندرمذ » بالاستناد الى مامش ص٠٠٠ من حكة الاشراق: « على ما سبق، فطبيعة الارض غير البرودة واليبوسة هو اسفندرمذ وكذا طبيعة كل نوع مجرد عن كيفياته هو رب ذلك النوع ، فأرباب الانواع هي طبابع الانواع ومدبراتها ، ولهذا سمى صاحب اخوان الصفا الطبايع بالملائكة المدبر. المالم ».

<sup>(</sup>۲) Hierarchie des univers ؛ فضلنا ترجمتها بهذه العبارة لأنها عنوان المقالة الشسانية من كتــاب « حكمة الاشراق » ص ۱۲۵، ولو ان مصطلح ترتيبـات بمكن ايضاً لأنه ورد في ص ۱۶۷ وص ۱۶۸ في « بجموعة دوم مصنفات » كا ترد « الترتيبات الحجمية » ص ه ۱۶ و تأتي « تراتيب » للافرار الحمضة في ص۱۵۳ و ترتيب صه ۱۵ اللرتيب الطولي ص ۱۶ و والترتيب =

العلاقة الأصلية بين نور الأنوار وبين النور الاول المنبثق عنه ، بتعدد والأبعاد، المدركة التي يتداخل بعضها في تركيب البعض الآخر ، يفيض عالم و الأنوار المدركة التي يتداخل بعضها في تركيب البعض الآخر ، يفيض عالم و الأنوار القاهرة الأولية ، على نحو أزلي . ولما كان بعض هذه الأنوار علا المبعض الآخر ، فانها تؤلف ، والحالة هذه ، ترتيباً هابطا ، يسميه السهروردي و طبقات الطول (۱) ، . ان عوالم الملائكة هذه هي التي يشير اليها السهروردي باسم (أنوار الأصول الأعلون) الم باسم و عالم الامهات ، ( وينبغي التفريق بين معنى و امهات (۱) ، كا يريده السهروردي وبين معناه المستعمل للدلالة على العناصر ) . وهذا الترتيب لعالم السهروردي وبين معناه المستعمل للدلالة على العناصر ) . وهذا الترتيب لعالم الامهات الملائكي ينتهي بالوصول الى الكائن عن طريقين .

فمن جهة ، تؤلف , ابعاده الايجابية ، ( من قهر واستنناه وتأمل ايجابي ) سلكاً من الملائكة لا يكونون عللاً لملائكة آخرين ، ولكنهم يبقون على قدم المساواة في ترتيب الفيض . هذه الأنوار تؤلف , طبقات العرض ، ؛ انهسا تؤلف ، ايضاً ، ( ارباب الانواع <sup>(٣)</sup> ، المتاثلة ذاتياً مع المثل الأفلاطونية لا

العقبلي في ص١٤٨ وفي هامش ص ١٧٦. ويرد ترتيب البرازخ في ص١٥٨ وترتيب الثوابت ص١٤٨ وترتيب الثوابت ص ١٤٨ وترتيب الوجود ص ١٤٨ والمؤلف يستعمل هذه الكلمة كقابل التربيب عند الملا صدرا الشيرازي في اكثر من موضع ، كا يستعملها في مقابل « حدود » عند الاسماعيلية .

 <sup>(</sup>١) « وهي الطبقة الطولية المترتبة في النزول العلي فأيضاً بعضها عن بعض غير حاصل منها شيء من الاجسام لشدة نوريتها وقوة جواهرها وقوبها من الرحدة الحقيقية » هامش ص ١٤٥ من المرجم المذكور .

 <sup>(</sup>٢) همي الأمهات اذ منها ينشأ ما عداها من العقول والنفوس والأجوام والهيئات » هامش
 ص ١٧٩ من المرجم السابق سطر ١ .

<sup>(</sup>٣) « أرباب الانواع » وهــــذا مــار لقولنا انواع الانواع في رأي قطب الدن الشيراذي « نوع هذه الانواع وهو ربها » ص ١٤ ٤ من المرجع الــابق س ٤ من الهامش. وهذا الرب يكون قائماً بذاته في عالم النور ثابتاً ، س ٤ من المتن من الصفحة المذكورة . والقائم النوري هو المسمى بلثل الافلاطونية في رأي الشهر زوري وقطب الدين الشيراذي ص ٣ ٤ ٤ هامش رقم 7 . وانظر خصوصاً ص ٣٥ ٤ من « المطارحات » فصل « في اثبات العقول التي هي اوباب الانواع » .

على انها كليّات متحققة ، طبعاً ، بل على انها أقانيم من النور . وثمــــة أسماء لكبار الملائكة الزرادشتيين ، ولبعض الملائكة (كإيزاد ؟ ) ترد نصاً ، عند السهروردي ، بأسمائها الحقيقية ، كا يظهر في ، طبقات الطول ، كذلـــك ، ملاك الانسانية ، او الروح القدس وهو جبريل او المقل الفمال عند الفلاسفة.

ومن جهة ثانية فالأبعاد المدركة السلبية (كالافتقار ، والاشراق السلبي، والعشق Amour والشوق الذي هو ايضاً افتقار ) كلها تؤلف ، كرة الثوابت، التي تشترك فيا بينها جميعاً ، والتي تؤلف مجموعتها الكواكبية التي لا تحصى (كا يكون من أمر كل فلك من افلاك الترسيعة السينوية بالنسبة للعقل الذي ينبثق عنه ) عدد من الفيوضات تجستم قسم اللاوجود الذي يحتويه كائنه المنبثق عن نور الأنوار – اذا ما عايناه منفصلاً صورياً عن مبدئه الاول – نقول ان هذه المغيوضات تجستم في مادة سماوية لطيفة .

وأخيراً يفيض عن سلك كبار الملائكة هذا سلك جديد من الأنوار يسيطر فيه الملائكة الكبار المثاليون على الأنواع ويسيّرون امورها ، على الاقـل فيا يتعلق بالأنواع العليا . هؤلاء الملائكة الكبار يقابلون في علم الملائكة السينوي ما يدعوه ابن سينا بالملائكة – الانفس والانفس الفلكية والانفس البشرية . ولكن السهروردي يشير اليها باسم مقتبس عن الفروسية الايرانية القديمة وهو أنوار و اسبهد (۱) » (أي قائد الجيوش) وان تسميتها هـذه ووظيفتها لما يذكر بالد Hegemonikon عند الرواقين .

٢ – بالرغم من اننا لم نرسم هنا إلا الخطوط العريضة لعلم الملائكة عند السهروردي ، فان يتبين لنا انه انقلاب عميق لترسيمة العالم ( الطبيعي ، والفلكي والماورائي ) المتوارث منذ الفارابي وابن سينا . فليس فلك القمر هو

<sup>(</sup>۱) او « الانوار الاسفهبدية » رذلك في ص ۲۰۸ و ۲۲۳ و ۲۲۴ ر ۲۳۲ من كتاب « حكمة الاشراق » .

الذي يشكل الحد بين العالم الساوي والعالم المادي المتبادل ، كما هي الحسال في المشائية . بل هي « كرة الثوابت » التي ترمز الى الحد بسين الملائكي ، عالم النور والفكر ( روح آباد ) وبين العالم المادي المظلم ، عالم « البرازخ ۱۱ » . هذه الكلمة النمودجية « برزخ » تعني في علم المعاد الأمر المتوسط بين أمرين ، وفي علم الكون العالم الملئق ( وهو عالم المثال ) . اما في فلسفة السهروردي الاشراقية فهي تأخذ معنى أوسع وأشمل ، فتشير عامة الى كل ما هو جسم ، الى كل ما هو جمع ، الى كل ما هو جمع ، والذي هو بحد ذاته الى كل ما هو « حاجز » [ صياصي ] او « مسافة » ، والذي هو بحد ذاته ليل او ظلمات .

ان ما يشير اليه مفهوم « البرزخ » لأمر أساسي اذاً ، في مجمل طبيعيات السهروردي . فالبرزخ هو ظلمة عضة ، وهو يمكن ان يوجد على هذه الحال حتى ولو كان النور قسله انسحب منه . فهو ليس اذاً نور بالقوة ، او كائن تقديري مضمر بالمنى الأرسطي ؛ ولكنه ، في حيال النور ، سلبية عضة (تلك السلبية الأهرمانية كا يفهمها السهروردي) . واذاً ، يكون من الخطأ ان نشيد على هذه السلبية أي تفسير سببي لأي عمل ايجابي . كل نوع هو بمثابة و ايقونة » لملاكه وهو ضرب من السحر يقوم به هذا الملاك في « البرزخ » الذي هو في حد ذاته موت وليل مطلق . انسه فعل نوراني يتدفق من نور الملاك ؛ إلا ان هذا النور لا يدخل في تركيب هيولاني مع الطلمة . من هنا كل النقد الذي توسع به السهروردي حيال المبادى، المشائية من الكائن بالقوة ،

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك مقدمة المؤلف عل « مجوعة في الرسائل الألهية » من LIL تعليقه وقم ٨١ « عالم البرزخ » ، وهو ما يسعيه الفلاسفة « عالم المثل المعلقة » . ويقول الملا عسن فيض ( تلميذ الملا صدرا ) فيه في كتابه « الكلمات المكنونة » ص ٧٠ – ٧١ من ط ٢٩٦٦ بومباي: « وفيه تجسد الارواح وتروح الاجساد وتشخص الاخلاق والاعمال وظهور المعاني بالصور المناب لها ، بل ظهور الاشباح في الموايا وسائر الجواهر الصقيلة والماء الصافي ايضاً فانها كلها من هذا العالم » . كا يسمى به « عالم المثال المعلق » و « عالم الحيال » و « عالم الاشباح الجودة » ويسمى في لسان اهل الشوع بالبرزخ .

والمادة ، والصور الجوهرية ، النح .. ان الطبيعيات عنده ، مسيّرة دون شك ، بترسيمة علم الكون المزدكي الذي يقسم الكون الموجود الى مينوي [ وهو العالم النوراني ] ( سماوي ، لطيف ) وكيتي ( ارضي ، كثيف '' ) ولكن تفسيره لهذه الامور يميل الى الاقتباس عن المانوية . وهذه النظرة العالم تتضمن من حيث بنيتها ، عند السهروردي ، علماً في ما بعد الطبيعة هو علم المارائيات الماهية ؛ اما الوجود او الما هو موجود ، فما هو إلا وسيلة لاعتبار الماهية . ولكنه لا يضيف اليها شيئاً في الواقع المحسوس . ولقد أشرنا آنفا الى ان صدرا الشيرازي سوف يضطلع بنقل و وجودي ، لهذا الاشراق ملتجئاً في ذلك الى علم في ما بعد الطبيعة يعطي الأولية والقيمة الما هو موجود لا لما هو هو .

٣ – وتنتظم ترسيمة العوالم ٬ والحالة هــذه ٬ وفقاً لتصميم رباعي (٢٠ :

<sup>(</sup>۱) «.. كا أخبر الحكيم الفاضل والامام ( والنبي في بعض الخطوطات ) الكامل زرادشت الآذربيجابي عنها في كتاب الزند ( اي الزند أفستا ) حيث قال : العالم ينقسم الى قسمين : « مينوي » وهو الطان النوراي الروحاني ، و « كيتي » وهو الطان إلجسماني ( يعني در زبات بهلري ودر ارستا ) ، ولأن النور الفائص من العالم النوري الأعل ... يستضيء الأنفس ويشرق أتم من اشراق الشمس يسمى بالفهلوية « خرة » ) الغ ... تعليق على مامش ص ٧ ه ١ من كتاب « حكة الاشراق » للشهر زوري وقطب الدن الشيرازي .

<sup>(</sup>٧) ه ولي في نفسي تجارب صحيحة تدل على ان العوالم اربعة : أنوار فاهرة وأنوار مدبرة وبرزخيان ، وصور معلقة ظفانية ومستنبرة فيها العذاب للأشقياء » . المرجع السابق ص ٣٣٧ فقرة ٧٤ ثم ثم يليها هذا الهامش: انوار قاهرة : وهو عالم الانوار المجردة العقلية التي لا تعلق لها بالاجسام وهم عساكر الحضرة الالهية والملائكة المقربون وعباده المخلصون ، و نوار مدبرة : وهو الثاني وهو عالم الانوار المدبرة الاسفهدية الفلكية والانسانية ، وبرزخان هو الشسالت وهو عالم الحسن (...) والممنى ان ثالث العوالم ، عالم الاجسام، فيها اي في الظامانية (التي هي العالم الرابع) للأشفياء ، وفي المستنبرة النعم المسعداء ... وهو رابع العوالم وهو عالم المثال والحيال ...

ويقول قطب الدين في شرحه ( ان افلاطون وسواه من الأقدمين يقولون ) : ان المالم عالمان: عالم الممنى المنقسم الى عالم الربوبية وعالم المقول ، وعالم الصور المنقسم الى المصور الجسمية وهي عالم الافدك والعناصر ، والى الصور الشبحية وهي عالم المثال المملق .

١) فهناك عالم العقول المحضة ( أي الأنوار الملائكية الكبرى للسلكين الأولين، ﴿ الجبروت؛ ٢ ) وهناك عالم الأنوار التي تدبر أمر جسمٌ من الأجسام (صيصية [ مفرد صياصي ] (١١) أي عالم الانفس السارية والانفس البشرية ؛ وهذا هو عالم ﴿ الملكوت ﴾ . ٣) وهنساك ﴿ البرزخ ﴾ المزدوج المتألف من الكواكب السماوية ومن عالم عناصر ما دون القمر، وهذا هو عالم ﴿ الملكُ ، . ٤) وهناك المحسوس . والعضو الذي يدرك هذا العالم هو المخيلة النشيطة ؟ وليس هـــــذاً المالم بعالم ﴿ المثل الافلاطونية ﴾ ولكنه عالم الصور و «المثل المعلقة» ؛ وعبارة ﴿ المُعلَّةُ ﴾ هذه تعني أن هذه المثل ليست حالُّة في قوام مادي ﴿ كَا مُحِلِّ اللَّونَ الاحمر في جسم احمر ) بل ان لها مظاهر تتجلى بهاكما نظهر الصورة في المرآة. انه عالم نعثر فيه على كل ما في العالم المحسوس من غنى وتنوع ، ولكن مجالة لطيغة ؛ وهو عـــالم من الصور والظلال الدائمة ، المستقلة ، الذي يشكل عتبــة لدخول عالم الملكوت . وهناك تقوم المدن الصوفية: ﴿ جَابِلُقًا ﴾ و «جابرص» و و هورقليا (۲) ، .

 <sup>(</sup>١) « الصياصي، ومي الابدان لأنها جمع صيصية وهي كل ما يحصن به. قطب الدين. شرح.
 هامش ص ٢٠١ من « مجموعة دوم مصنفات » .

<sup>(</sup>٧) انظر تعليقنا ص ٣١٧ وكلام المؤلف نف. وهذه تتمة : « وفي عالم المثل الملقة توجد المدن الصوفية جابلة ا وجابرص ، انظر التاريحات فقرة ه ه والمطارحات فقرة دري عالم المثل الملقة يقول السهر وردي في المطارحات : « مما جرى بيني وبين الحكيم (...) ارسطاطاليس ( انظر فقرة ه ه من التاريحات ) في مقام جابرص » حيث تكلم معي شبعه » . ويقول قطب الدين في شهو حه على ص ٢٠٢ فقرة ٢٠٢ من « حكمة الاشراق » : « عالم الاشباح المجردة ؛ وهو الذي شروحه على ص ٢٠٢ فقرة ٢٠٤ من « حكمة الاشراق » : « عالم الاشباح المجردة ؛ وهو الذي أشار الميه الاقتمون ان في العالم وجرداً مقدارياً غير المالم الحسي لا تتناهى عجائبه ولا تحمى مدنه ، ومن جملة تلك المدن جابلقا وجابرها ، وهما مدينتان لكل منها أنف باب ولا يحمى ما فيها من الخلائق لا يدرون ان الله خلق آدم وذريته » . ويقول في شرحه بهامش ص ٢٤٢ : هيها من الخلائق لا يدرون ان الله خلق آدم وذريته » . ويقول في شرحه بهامش ص ٢٤٢ :

لقد كان السهروردي ، على ما يبدو ، اول من قال كينونياً بعالم المشال هذا ولسوف يأخذ الفنوصيون والصوفيون في الاسلام بهذه الفكرة فيتكلمون عنها ويتوسعون بها . ان أهمية هذا العالم لكبيرة في الواقع فهو يأتي على الصعيد الاول من الرجهة التي تنفتح على مصير الكائن الانساني . اما وظيفته فمن نواح ثلاث. اذ به تتم القيامة ، ذلك انه محل و للأجسام اللطيفة ، و وبه تتحقق صحة المرموز التي أشار اليهسا الأنبياء كا تتحقق صحة جميع التعابير الناجمة عن الرؤى ؛ وبالتالي فيه يتم و التأويل ، ذلك التفسير الذي يعود بمطيات الوحي القرآني الى حقيقتها الروحية الحرفية . بدون هذا العالم لا يمكننا القيام إلا بتشبيهات ومجازات . كما انه بعالم المثال هذا تتحل الأزمة القائمة بين الغلسفة واللاهوت ، بين المرفة والايمان ، بين الرمز والحكاية . ولم يعد ثمة ضرورة للاختيار بين المعرفة والايمان ، بين الرمز والحكاية . ولم يعد ثمة ضرورة للاختيار بين افضلية التأمل الفلسفي وبين افضلية اللاهوت ، ذلك ان طريقا آخر يأخذ بجراه وهو بالتحديد طريق الحكمة المشرقية .

ان صدرا الشيرازي يدخل عالم الوجدان المتخيل هـــنا في عداد عالم الملكوت ؛ لذا تنتظم العوالم عنده بقتضى تصميم ثلاثي. ولكننا بتنا نميز منذ الآن ما قد يعنيه فقدان و عالم المثال ، هذا ؛ وهو فقدان قـد يجيء نتيجة المفل الفصل الثامن ، ٦ ) ؛ من هنا بوسعنا ان نميز فيه ، الخط الفاصل بين المشرق ، حيث تسيطر تأثيرات السهروردي وابن عربي ، وبين المغرب حيث تتطور و المشائية العربية ، الى و رشدية سياسية ، وبينا اعتاد المؤرخون ان يروا في و الرشدية ، و العروبـــة ، والكلمة الأخيرة في الفلسفة العربية ، عوضاً عن ذلك معيناً لا الفلسفة العربية ، عوضاً عن ذلك معيناً لا ينتهي من المناهل والثروات الفكرية .

جابلةا وجابرصا اي اللذين هما من مدن عالم عناصر المثال، بل في مقام هورقليا وهو الثالث الكثير المجائب الذي هو عالم افلاك المثال يظهر للواصل اليه روحانيات الافلاك وما فيهما من الصور المليحة والاصوات الطبية ».

#### ٤ - الغربة الفربية

١ - يجب ان نضع معنى ووظيفة قصص السهروردي الرمزية ذات التعليم الروحي ، حول فكرة العمام المعلق ؛ اذ تم د دراميتها ، في عالم المسال . ففي عالم المثال هذا يعاود الصوفي ادراك مأساة تاريخه الشخصي في خطيطة عالم غيبي هو عالم أحداث الروح . فعندما يعطي المؤلف رموزه هيئة ما ، يكشف في نفس الوقت معنى رموز الايحاءات الالهية. فالأمر هنا ليس متعلقاً يجموعة من الججازات وإنما بالتاريخ القدساني السري الذي يتم في الملكوت فلا تراه الحواس الخارجية ، وإنما تتاثل معه الحوادث الخارجية العابرة .

وأكثر القصصالتي توضح هذه الاشارة الأساسية هي وقصة الغربة الغربية». فالحكة اللدنية والمسرقية، يجب ان تقود العرفاني الى ان يعي وغربته الغربية، أي ان يعي حقيقة عالم البرزخ بصفته وغرباً ، متقابلاً مع ومشرق الأنوار». وإذن فان هـنده القصة تمثل تعليماً يقود الصوفي الى أصله أي الى مشرقه والحال هو ان الحدث الحقيقي الذي يتم بواسطة هـندا التعليم ، يفترض وجود عالم المثال هموان المتخيلة قيمة عالم المثال المتحينة المناب المناب المناب المتحيل المتحينة المتعربة المتحربة المناب المتحينا المتحينا الله وهي Imaginatif ، والقصص Recits الى روايات Recomans الى روايات Recits .

٢ — والقضية الكبرى التي تشغل العرفاني ( الشرقي ) هي ان يعرف كيف يمكن للغريب ان يعود الى حماه . فالحكم الالهي الاشراقي لا يفصلولا يعزل البحث الفلسفي عن التحقيق الروحي . فالملا صدرا ) في صفحة مركزة جداً من شرحه الواسم على كتاب الكليني ( الكافي ) وهو واحد من الكتب الرئيسية عند الشيعة ) علاه الفصل الثاني ، ملاحظات أولية ) يصف روحانية [ منهج ] الحكاء الاشراقيين كبرزخ جامع ( يعني كبين - بين ) بين طريق

الصوفيين ، الذي ينزع أساساً الى التطهير الداخلي وبين طريق الفلاسفة الذي ينزع الى المعرفة الخالصة (۱) . أما السهروردي فيرى ان التجربة الصوفية تظل تحت خطر المتاهة الشديد اذا لم تقترن بالتكوين الفلسفي المسبق ، أما الفلسفة التي لا تنزع ولا تهدف الى تحقيق روحاني شخصي فليست سوى ادعاء خالص . ولهذا فان كتاب حكمة الاشراق الذي يمثل Vada - mecum عند الفلاسفة الاشراقيين يبتدىء بإصلاح المنطق ليخلص الى ضرب من الـ Memento الذهولي . وعلى هذا المعنى ينحو الكثير من الكتب الأخرى المشابهة (۲) .

فمنذ مطلع الكتاب ، في المقدمة ، يصنف المؤلف الحكماء . فهم محصلون العلم التأملي [ البحت ] والتجربة الروحية ، او يمتازون [ يوغلون ] في الواحدة ويضعفون في الاخرى . والحكيم الالهي هو الذي يتوغل في هذه وتلك انه الحكيم المثأله ( باليونانية Theosis ) . ولهذا فان مفكرينا

<sup>(</sup>١) الصفحة المقصودة هي الصفحة ٢ ؛ ؛ من شرح الملا صدرا على اصول الكافي او بالتحديد الصفحة الثانية من شرحه على الحديث الاول من الباب الشاني ( باب طبقات الأنبياء والرسل ) يقول الملا صدرا : « والأليق ان يمزج السالك الى الله بين الطريقين ، فلم تكن تصفيته خالية عن التفكر ولا تفكره خالياً عن التصفية ( الصفاء )، بل يكون طريقه برزخاً جامماً بين الطريقين كا هو منهج الحكماء الاشراقيين اذ لا منافاة بينها » . وانظر كذلك المقسالة القيمة التي يمقدها المؤلف حول « مقام ملا صدرا في الملاسفة الابرانية » في الصفحة ه » من ترجمته العربية بمجلة الدراسات الادبية التابعة لكلية الآداب بالجاممة اللبنانية ؛ ثم قارن ذلك مع تعليقنا بعد النالي . (٧) « ومقصودنا في هذا الكتاب ينحصر في قسميز: في ضوابط الفكر وفيه ثلاث مقالات، وفيالانوار الافوار ومبادىء الوجود وترتيبها وفيه خس مقالات » حكمة الاشراق

<sup>(</sup>٣) المرجع المقصود هو الصفحة ١٧ من كتاب حكمة الاشراق ، او بحسب اشارة المؤلف نفسه في غير هذا الكتاب (اي في المقال المذكور اعلاه في التعليق قبل السابق) من ص١٠ الى ص١٠ ٣٠ . يقول السهروردي (اول فقوة ه): « والمزاتب على طبقات كثيرة وهي هذه: حكم إلهي متوغل فيالتأله عديم البحث؛ حكم إلهي متوغل في البحث والتأله ؛ حكم إلهي متوغل في البحث والتأله ؛ حكم إلهي متوغل في التأله متوسط في البحث او ضعيفه ؛ طالب المتألف والبحث ، طالب المتالف المعتب ؛ طالب المحتب عليق المحتم الالهي واجمع تعليق المؤلف في مقدمته على « مجموعة في الحكة الالهية » رقم ه ٣ ص ٣٠ .

سيرددون هذا القول – بأن الحكمة الالهية الشرقية تمثل بالنسبة المفلسفة ما يمثله التصوف بالنسبة الكلام (أي بالنسبة المجدلية المدرسية في الاسلام) – وكأنه ممثل سائر . والنسبة الروحانية السيق يدعيها السهروردي هي ذات مغزى كبير . فتجد من جهة أن و سبيل الله Levain eternel (۱۱) يم بعر بقدماء الحكماء الاغريق ، المتقدمين على سقراط ، الفيثاغوريين ، الأفلاطونيين وينتقل الى المتصوفة: ذو النون المصري وسهل التستري ؛ ومن جهة أخرى نجد أن سبيل حكمة الفرس القدماء ينتقل الى أبي يزيد البسطامي والحلاج وأبو الحسن الخرقاني من المتصوفة. وقد يكون هذا تاريخاً بلا ربب اقامه الوجدان ولكن فعل الوجدان هذا يزيده بلاغة . فهو يؤكد لنا ( بعد المحادثة السرية ولكن فعل الوجدان هذا يزيده بلاغة . فهو يؤكد لنا ( بعد المحادثة السرية مع ارسطو ) على انه لا يمكن بعد ان تفصل الفلسفة عن التصوف في روحانية الاسلام السامية ، الا اذا تبنينا او انتمينا الى وطريقة ، أما السهروردي فيا انتمى الى طريقة ابداً .

٣ - ومن هنا يتبين لنا معنى الجهد الاصلاحي والخلقي الذي قام بسه السهروردي في الاسلام . فاذا ما ادعينا قصر الاسلام على الدين الظاهري الشرعي السلفي ، لم يكن جهد السهروردي الا عصيانا ، وهذه هي الناحية الوحيدة التي رآها بعض المؤرخين في قضية السهروردي وكذلك في قضية الاسماعيليين وجميع المرفانيين الشيعة ، كا في حالة ابن عربي ومدرسته . وفي المقابل ، فاذا كان الاسلام كاملا ، هو الاسلام الروحاني ( الذي يضم الشريعة والحقيقة ) عندها يحل جهد السهروردي في قيمة هـذه الروحانية ويتقدى منها . وهذا هو الممنى الروحاني للوحي القرآني ، المعنى الذي يفسر

<sup>(</sup>١) «كل من سلك سببل الله عز وجل وهو ذوق إمام الحكمة ورئيسها افلاطون صاحب الأيد والنور ، وكذا كن كان قبله من زمان والد الحكماء هرمس » ، حكمة الاشراق ص ١٠. « وأرسطو أخذ العلم عن افلاطون وهو عن سقراط وهو عن فيثاغورس وهو عن انساذقلس وهكذا خلف عن سلف » . نفس المرجع ص ٣٠٤ .

ويبيّن الإيحاءات النبوية والحكمة القديمة كا يظهر معناها المستور . والحال هو التشيع لم يكن منذ أصوله (أعلاه الفصل الثاني) غير هذا الاسلام الروحاني الكامل . فثمة اذن اتفاق مسبق ، ان لم يكن أكثر من ذلك ، بين الحكماء الالهيين الاثمراقيين والحكماء الالهيين الشيمة . وهذا الاتفاق ملموس حتى لدى مفكر اشراقي كابن أبي جمهور ( الذي لا يزال يحتفظ بتأتيره على المدرسة الشيخية حتى أيامنا هنده ) بمعنى أنا نجده قبل مدرسة اصفهان والمير داماد والملا صدرا الشيرازي . فثمة جهد يتجه من هنا ومن هناك صوب الباطن ، صوب المعنى الداخلي الروحاني . ومن هنا كان السر في النفور من مناقشات المتكلين المجردة العقيمة . فجهد السهروردي يصل الفلسفة بالتصوف ، كما ان جهد حيدر آملي في القرن الثامن ه / الرابع عشر م ( شأنه في ذلك شأن اسماعيلية ما بعد ألموت ) يجمل الشيعة يلحقون بالمتصوفين الذين نسيتهم دعوتهم ومرابعهم. وهكذا فان الحكمة الالهية والعرفان الشيعي يتم واحدهما الآخر.

والسهروردي يضع في قمة ترتيبه للحكهاء الحكيم الذي يتوغل في الفلسفة وفي التجربة الروحانية [ التألُّه ] . فهذا هو القطب الذي لا يستطيع المالم ان يستمر بدونه حتى ولو كان خفياً بجهولاً من الناس « كلية (۱) » . وتلك مسألة من المسائل الشيعية الكبرى ( أعلاه حديث الامام الاول الى تلمية وكميل بن زياد ) . ف دقطب الاقطاب، بالمنى الشيعي هو الامام ، ووجوده الحقي يفترض فكرة الغيبة الشيعية ( غيبة الامام ) ، ويفترض معها فكرة دور النبوة ، بعد خاتم النبيين . هدة الولاية ليست ( أعلاه الفصل الثاني ، أ ) سوى اسم « النبوة الباطنية الباقية » في الاسلام.

<sup>(</sup>١) فإن اتفق في الوقت متوغل في التأله والبعث ، فله الرئاسة وهو خليفة الله (...) فان المتوغل في التأله لا يخلو المنام عنه وهو أحق من الباحث فحسب ، اذ لا بد للخلافة من التلقي . ولست أعني بهذه الرئاسة التفلب ، بل قد يكون الامام المتأله مستوليا ظاهراً مكشوعاً ، وقد يكون خفياً وهو الذي سماه الكافة القطب » . المرجع السابق ص ١٣ .

وفقهاء حلب لم يخطئوا ذلك ابداً ، فقد كان موضوع الدعوى التجريمية في عاكمة السهروردي ، الموضوع الذي انتهى به الى الاعدام، هو انه كان ينادي بأرف الله يستطيع ان يخلق نبياً ، في الحسال لو أراد ، او في أي وقت يشاء . ولكن المقصود هنا ليس النبي المشرع وانما النبوة الباطنية ؛ وهسذا القول ينم عن فحوى شيعية . وهكذا فان السهروردي قد عاش مأساة والغربة الغربية ، حتى غايتها سواء في حياته او في موته مستشهداً من اجل الفلسفة النبوية .

## ٥ ـ الاثر اقيون

١ – الاشراقيون هم الخلف الروحي للسهروردي ؛ ويستمر هذا الخلف ؛ في الران على الاقل ، حتى أيامنا هذه . اول هؤلاء الاشراقيين ، من حث التـــاريخ ، هو « شمس الدين الشهرزوري » الذي يتصف باخلاصه لشخص « شبخ الاشراق » . وتشاء التناقضات ان تكون سيرة حياة هذا الفيلسوف بجهولة تماماً ، وهو الذي وضع كتاباً لـ «تاريخ الفلاسفة». نعلم ان السهروردي عندما سجن في قلعة حلب، كان برافقه تلميذ شاب بدعي ﴿ شمس ﴾ . ولكن قد يكون من المستحيل ان نجزم بأن هــــذا التلميذ الشاب هو و شمس الدين الشهرزوري ، نفسه . لا سما اذا ما أخذنا بعين الاعتسار ان الشهرزوري لم يتوفى ، على ما يبدو ، الا في حدود الثلث الاخير من القرن السابع للهجرة ﴿ الثالث عشر للميلاد . ومها يكن من امر فانسا ندين للشهرزوري بشرحين يكتسمان أهممتها من الاضافات الشخصية التي توسع صاحبنا بها: الأول شرح لكتاب ﴿ التلويحات ﴾ للسهروردي ؛ والثاني شرح لكتاب ﴿ حكمة الاشراق﴾. وقد أفاد من الشهرزوري ، على ما يبدو ، اثنان ممن جاءوا في عقبه : همـــا المؤلفين ، و و قطب الدين الشيرازي ، في شرح له لثانيهما ( وقد انتهى تأليفه عام ١٩٩٤ ه / ١٢٩٥ م ) . واننا لندين للشهرزوري ايضاً بمؤلفات ثلاثة اخرى: ١) و تاريخ الفلاسفة وهو يشمل فلاسفة الاسلام والقـــلاسفة الذين جاءوا قبل الاسلام . وسيرة السهروردي ، التي نجدها في هــذا الكتاب ، من أكمل السير التي نعرفها عن الرجل . ٣) و كتاب الرموز » ، حيث يؤكد المؤلف على بعض البواعث الفيثاغورية ــ المحدثة . ٣) موسوعة فلسفية ولاهوتية ضخمة بعنوان ورسالة الشجرة الالهية والاسرار الربانية » وهي تتسع لكل ما جاء عند سابقيه من تماليم ومبادى . ويكثر في هذه الموسوعة ذكر اخوان الصفا ، وابن سينا ، والسهروردي . وقد أنهى وضعها عام ١٨٥ هم ١٢٨١م (بعد موت السهروردي ، اذن ، بما يناهز التسعين عاماً . لدينا من هذه الموسوعة ست مخطوطات او سبع ، تشتمل على اكثر من ألف صفحة من القطع الكبير ) .

٧ — لقد كان السهروردي بعيسد النظر . فهو قد تمثل في ذهنه نوعاً من وسلك الاشراقيين ، المؤتلفين حول كتسابه الأساسي و حكة الاشراق » . وإذ يستعمل التعبير القرآني و اهل الكتاب » ( وهم الذين لديهم كتاب منزل من الساء ) فهو يشير الى و سلك الاشراقيين » على انهم و اهل هذا الكتاب » ( اي الجماعة المؤتلفة حول كتابه الراهن ، كتاب الحكمة المشرقية ) . وثمة ميزة اخرى ذات مغزى أبعد مدى . فعلى رأس هذه الجماعة سوف يكون هناك وقيم بالكتاب » يستحسن الرجوع اليه لكشف المعنى المستور في الصفحات المستعصية . ( وجد الشهرزوري من حقمه ان ينسب هذه الصفة لنفسه ) . لكن هذه العبارة ، وقيم الكتاب » ، تستعمل في التشيع للدلالة على الامام ووظيفته الاساسية (انظر الفصل الثاني ، أ ، ) . ولا شك في انه ليس من قبيل الصدف ان يلجأ السهروردي الى عبارة شيعية خاصة ، بعد ان أشار في مقدمة وتبه الكبير الى دور و القطب » . فقد وجد دائماً ، بالفعل ، اشراقيون في ايران ؛ ولم ينتقص من وجودهم حتى في أيامنا هذه ، بالرغم من ان جماعتهم ليس لديها اي تنظيم خارجي ولا يعرف لها وقيم بالكتاب » .

الاشراق ، بمقــدار او بآخر ، وأولئك الذين كانوا إشراقيين في الوقت الذي نادوا فيه بمذهب بالمعطيات المستضافة المتثالية . يبقى ان نبحث عن التأثير الذي كان لمبادىء الاشراق ، مثلًا ، على كلُّ من نصير الطومي ، وابن عربي، وعلى شرًّاح هذا الاخير من الايرانيين الشيعة ( انظر القسم السَّاني ١٠٠ ) . ان التأليف بين الاشراقيين ، وابن عربي، والتشيع ، أمر واقع تم عند و محمد بن ابي جمهور ، . وفي حدود القرنين الخــامس عشر والسادس عشر الملاديين ، حدث انطلاق عجيب ؛ فقد شرحت اعمال السهروردي بتوسع كبير ؛ فقام « جلال الدوَّاني » ( المتوفي عام ٩٠٧ هـ / ١٥٠١ م ) و « غيث الدن منصور الشيرازي ، المتوفي عام ٩٤٩ هـ / ١٥٤٢ م ) بشرح كتاب و هياكل النور ،، وشرح و ودود التبريزي ، كتــاب و اللوائح المهداة الى عماد الدين ، ( عام ٩٣٠ هـ / ١٥٢٤ م ) . اما مقدمة كتاب د الحكمة المشرقية ، ، والقسم الثاني منه ( وهو أهم قسم في الكتاب ) فقد نفلا الى الفارسية بتوسع ، بالاضافة الى شرح ﴿ قطب الشيرازي ٢٠ وقام بهذا النقل صوفي من الهند هو ﴿ محمد شريف ابن الهروي ، ( ويعود تاريخ هــــذا العمل الى عام ١٠٠٨ هـ/ ١٦٠٠ م ) . اما « مير داماد » ، وهو المعلم الاكبر في مدرسة اصفهان ، فقد اتخذ من كلمة وإشراق، اسماً يذيل به كتاباته؛ وأعطى تلميذه الملا صدرا الشيرازي (المتوفي عام ١٠٥٠ ه / ١٦٤٠ م ) دروساً ترتدي طابعاً شخصياً خاصاً عن ڪتاب ﴿ الحَكُمَةُ الشَّرَقَّيَّةِ ﴾ يؤلف مجموعها مصنفاً قيَّماً بذاته .

في هذا الوقت نفسه كانت البادرة الطيبة ، الصادرة عن فعل ايماني ، التي قام بها الامبراطور المغولي . أكبر ، ( المتوفي عام ١٦٠٥ م ) دافعاً لحلق تيار من المبادلات الروحية الفزيرة بين الهند وإيران، رافقها غدوات ومجيئات عدة

<sup>(</sup>١) لم يصدر بالفرنسية حتى الآن .

قام بها عدد من الفلاسفة والصوفيين . وقد كان أعوان ﴿ أَكْبِر ﴾ جيماً من المتأثرين بمذاهب الاشراق . في هذا المناخ بالذات ازدهرت الترجسات من السنسكريتية الى الفسارسية ٬ كما ساهم كذلك بالمحاولة الكبرى وبالحلم الديني الكبير الذي حلم به ﴿ أَكْبِر ﴾ جماعة من زرادشتيي شيراز وجوارها ٬ هاجروا برفقة كبيرهم ﴿ أَزَار كيوان ﴾ الى الهند في حدود القرنين السادس عشر والسابع عشر للميلاد . يمتاز بين هؤلاء ﴿ فرزانه بهرام فارشاد ﴾ الذي نقل قسماً من مؤلفات السهروردي الى الفارسية بأمانة ودقة . وهكذا وجد الزرادشتيون ضمن هذا ﴿ المناخ ﴾ الذي خلقه ﴿ أكبر ﴾ ما يسترعي اهتامهم في مؤلفات السهروردي ٬ باعث حكمة فارس القديمة .

هذه السطور القليلة كافية لتوحي الينا بالتأثير العجيب الذي كان لمؤلفات السهروردي على مر العصور . وان تأثيره اليوم في ايران لا ينفصل عن تأثير المفكرين الشيعة الذين تمثلوا مقاصده ، لا سيا الملا صدرا ، والذين نهجوا نهجه (حتى عبدالله النرنوزي ، و و هادي السبزوري ، دون ان يغرب عن الاذهان الموقف الاساسي للمدرسة الشيخية ) . اسا اليوم فنادراً ما يكون الفيلسوف إشراقياً دون ان ينتمي ، بمقدار او بآخر، الى مدرسة الملا صدرا الشيرازي . مستقبل ، السهروردى في ايران يرتبط بتجديده للنظرة المينافيزيقية التقليدية ، ذلك التجديد الذي ترتسم معالمه حول مؤلفات معلم شيراز .

#### الفصل الثامن

# الفلسفة العربية في الاندلس

ينتهي بنا المطاف الآن الى منطقة من العالم الاسلامي تختلف عن تلك التي تحدثنا عنها هنا ، تلك هي المنطقة التي يبلغ فيها العالم الاسلامي أوج تداخله مع الغرب . ويختلف و المناخ ، الثقافي فيها عن ذاك الذي عرفناه في السرق، لا سيا في ايران . من هنا وجوب تصنيفه في مجلل السياق التاريخي لتطور الاسلام وتبدله في شبه الجزيرة الابييرية . لا يمكننا هنا ارن نرمم الخطوط الرئيسية لهذا التاريخ، بل علينا ان ننصرف الى الاشارة لبعض الأسماء وبعض المؤلفات ذات الأهمية القصوى . هذه النظرة الاجمالية البسيطة تساعدنا على ان نلاحظ كيف كانت الأفكار والرجال تنتقل بسهولة من طرف الى طرف من ودار الاسلام .

## ۱ ـ ابن مسرة ومدرسة « المِيرية »

١ - تقوم أهمية هذه المدرسة على عاملين . احدهما انها تمثل في الطرف الغربي من العالم الاسلامي ، ذلك الاسلام الباطني الذي عهدناه في الشرق وكان له تأثير بيتن . نلاحظ من واقع هـــذه المدرسة أهمية الدور المعطى لتعلم د امبيذقلس ، المتحوّل الى داعية للحكمة اللدنية ، وذلك في الطرفين المشرقي

والمغربي للباطنية في الاسلام . ويطيب من جهة اخرى له واسينوس الاسيوس، ان يرى في تلامذة ابن مسر ق متممين للغنوص الذي قال بسه « بريسيلين » Priscillien ( في القرن الرابع ) . فاذا ما أبقينا من هذا الغنوص على الملامح الأساسية المهمة (كفكرة المادة الشاملة التي ما زالت خالدة خلود الله والمصدر الالهي للنفس ، وان اتحادها بالجسد المادي جاء نتيجة لإثم ارتكبته في المالم الآخر ، ثم قضية خلاصها وعودتها الى مواطنها نتيجة للتطهير الذي يصبح مكناً بفضل مواعظ الأنبياء وارشادهم ، وتفسير المعنى الروحي للكتابات المقدسة ) فان هذه الملامح جميعاً نجدها في الواقع عند ابن مسر ق ومدرسته .

ولد ابن مسرة ، حسب اقوال المؤرخين ، في عام ٢٦٩ هم ٢٨٨ م ولم يكن من أصل عربي . وهم يذكرون كذلك ان سياء والده عبد الله وبنيت الجسدية كانت تسبغ عليه مظهر النورمانديين من سكان جزيرة صقلية بالرغم من أصله القرطبي ، وانه زار المشرق العربي ( البصرة مثلاً ) . المهم في الأمر ان هذا الوالد بتعشقه للنظر في امور اللاهوت ، ولاتصاله في الشرق مجلقات المعتزلة والباطنية ، حرص على ان ينقل الى ولده الملامح الروحية التي تميزت بها شخصيته الخاصة . توفي والد ابن مسرة وهو يؤدي فريضة الحج في مكة عام ٢٨٦ هم / ١٩٩٨ م ، وكان ابن مسرة يناهز السابعة عشرة من عمره ولكنه كان مع ذلك محاطاً بعدد من تلاميذه . اعتزل معهم الى صومعة له في جبسال قرطبة ، وسرعان ما تضخمت شبهات العامة حوله . فان من يأخذ على عاتقه تدريس مذهب حكم قديم ك و أمبيذقلس ، عليه ال ينتظر حتماً اتهامه بالزندقة والإلحاد . أضف الى ذلك ان الحالة السياسية في امارة قرطبة كانت ينفي نفسه برفقة اثنين من تلامنده المغضلين .

بلغ ابن مسرة في تجواله حتى المدينة ومكة ، واحتك بالمدارس المشرقية، ولم يعد الى موطنه إلا في عهد عبــد الرحمن الثالث الذي تمــيز عهده السيامي بشيء من الحرية المدنية والدينية ؟ ولكن ان مسرة وقب أفاد من اتصاله بالحلقات الباطنيــة في المشرق التزم جانب الحيطة والحذر فعاود الاعتزال في صومعته في جبال قرطبة حيث لم يفصح عن رأي مذهبه الا لعدد ضئيل مسن تلاميذه وذلك على شكل اشارات ورموز . وبما يدعو الى الأسف حقاً اننــا لا نعلم حق العلم عدد مؤلفاته ولا أسماءها الحقيقية . الا انه عكننا ان نذكر اسم أننين من مؤلفاته على وجه التأكيد : وكتاب التبصرة، الذي محتوى بدون شك على مفتاح مذهبه الباطني و ﴿ كتابِ الحروفِ ﴾ وهو يبعث في ذلـــك الجبر الصوفي الذي أشرنا له هنا ( الفصل الرابـع ، ٢ و ٥ ) . انتقلت هــذه الكتب من يد الى يد وأثارت حفيظة الفقهاء ، الا انهــا سلمت من معارضتهم وتسرّبت الى المشرق حث تصدّى اثنــان من المتصوفين الحافظين لنقضها وتسفيه ما جاء فيهــا ، ولكن يبدو ان القضية لم تصل الى دواوين القضاء ، ولم يصدر أي امر باحراق كتب ابن مسرة ، على الأقل أثنــاء حياته . وفي عام ٣١٩ هـ / ٩٣١ م ( في العشرين من آب ) نوفي ابن مسرة ، في صومعته ، محاطاً بتلامدنه بعد ان أنهكته اعباء المهمّة التي ندب نفسه لها ، وكان له من العمر ما يقارب الخسين عاماً .

 لقد كانت المهمة الاولى سهلة نسبياً، بفضل المؤرخين (من أمثال الشهرست. والشهرزوري وابن أبي اصبعة والقفطي). ان الاسطورة التي أوردها مؤلفو التراجم هؤلاء تحتوي دون شك بعض الملامح عن السيرة الحقيقية للرجال ولكن على نحو موسّع ومحوّر . فامبيذقلس ، على حد قول هؤلاء المؤلفين ، هو أقدم الفلاسفة الخبار في اليونان ( امبيذقلس، فيثاغورس، سقراط، افلاطون وارسطو) وهم يتكلمون عنه وكأنه حبر من الأحبار او نبي من الأنبياء نذر نفسه للتمليم والمراس الروحي . عاش منعزلاً عن العالم ، وسافر للى المشرق ، وأعرض عن الأمجاد والفخار . وباختصار فاننا نجد فيه واحداً من اولئك الأنبياء الذين سبقوا الاسلام والذين يتسع لهم نطاق علم النبوة الاسلامية . اما صفاته الأخلاقية فهي صفات الصوفي المتعبد ، وقد ذكرت له بعض المؤلفات التي عرفت عنه .

٣ — اما المذاهب التي تنسب اليه فهي تعود عامة الى المبادىء التالية : أفضلية الفلسفة وعلم النفس وباطنيتها ؛ وصف الكائن الاول بالبساطة المطلقة ؛ وبأنه لا يحسده وصف ، وأنه سكون في حركة ؛ نظرية الفيض ؛ مقولات النفس ؛ الأنفس الفردية المنبئةة عن نفس العالم ؛ وجودها فيا قبل وخلاصها وتحررها فيا بعد . ومجمل هذه الفلسفة غني بالملامح الفنوصية والأفلاطونية الحدثة .

اما النقطة التي يمكننا التشديد عليها فهي نظرية الفيض التراتبي للجواهر الحسة : العنصر الاولي او المادة الاولى ، وهي اولى الحقائق الذهنية ( وهي غير المادة الاولى المكونة لأجرام الكون)؛ المقل، النفس، الطبيعة ، والمادة الثانية . فاذا ما رجعنا الى التراتب الافلوطيني ( الواحد، المقل، النفس، الطبيعة ، المادة) للاحظنا على الفور الفرق بين افلاطون وامبيذقلس المحدث كا عرف في الاسلام . فقد حذف اول الأقانيم الأفلوطينية ، وهو الواحد، واستبدل بالمنصر الاولي او المادة الاولى . لا شك بأن فكرة وجود المادة في

عالم المعقولات واردة عند افلوطين (التاسوعات ٢ ، ١ و ١) وهي مادة منايرة لمادة عالمنا وسابقة لها ، وهي بذلك موضوع ، ومصور تفترضه الصور الممكنة الحدوث جميعاً . بيد ان هناك فرقاً وهو ان امبيدقلس – الحدث يضع هذه المادة المدركة على ان لها حقيقة واقعة ؛ وتجعل منها الفيض الالهي الاول (ويتبادر الى الذهن هنا كتاب واسرار المصريين عصيت يشرح وفرويوس ، الخصال السحرية للصور والهياكل ، لأنها مصنوعة من هذه المادة الحالصة الخالدة ). بيد ان هذه المادة المدركة الشاملة بالذات هي الفرضية المميزة لمذهب ابن مسرة ولسوف نقتصر على ذكر ملاحظات تسلات في المادة الشائن :

أ — ان سمو الاقنوم الافلوطيني الاول على ترسيمة الجواهر الخسة لما يتفقى مع ما تنـــادي به الاسماعيلية من وجوب سمو المبدع على الكائن واللاكائن مما . وتجدر الاشارة الى هذه الناحية نظراً لمـا هي عليه مدرسة ابن مسرة ومذاهبه من تلاؤم مع المذاهب الباطنية التي عرفت من قبل في الاسلام لا سيا للذاهب الشيعية والاسماعيلية .

ب - يعود المبدأ ( الامبيذةلي » عن الطاقتين الكونيتين المشار اليها بر المحبة » و ه القهر » الى الظهور مع مذهب المادة المدركة. ان اول هذين اللفظين Amour يقابل في العربية لفظ و المحبة ، ولكن اللفظ الذي أعطي في العربية مقابل Discorde يحور مفاد هذا اللفظ جوهرياً . فالقهر والفلبة تفيدان فكرة السيطرة والنصر والهيمنة . القهر والفلبة عنب السهروردي بمعدان من أبعاد عالم المعقولات ( راجع الفصل السابع ، ۲ ) . القاهر صفة و الانوار القاهرة » ، الإنوار الملائكية الخالصة. والقهر، بعيداً عن ان يكون رسما تتسم به الكائنات المتأتية عن مادة جسدية ، فان السهروردي يشتق صفة هذا اللفظ من « نور العزة » وهيمنة الانوار ، في الامبيذقلية المحدثة اذن

تباين كبير فيما يختص بشأن امبيذقلس الكلاسيكي ، وهو امر يدعو الىالبحث والتنقيب .

ج - كان لمذهب المسادة الأولية المدركة تأثير بالغ . فلسنا نجدها عند الفيلسوف اليهودي سلمون بن غبيرول ( المتوفي بسين عامي ١٠٥٨ و ١٠٧٠ ) فحسب ، ولكننا نجدها ايضاً في مؤلفات ابن عربي . وهذا ما ساعد و اسين بلاسيوس ، على ان يعيد بناء مذهب ابن مسرة على نحو جزئي . ان الفرضية المتافيزيقية القائلة بالجواهر الخسة او مبادىء الكائن عند امبيذقلس - المحدث الذي يتكلم عنه ابن مسرة ، ينتج عنها عند ابن عربي التراتب الهابط للمعاني الخسة التي يفسر بها كلمة و المادة ، :

١) حقيقة الحقائق، وهي مادة مشتركة بين المخلوق واللانحلوق. ٢) نفس الرحمن ، وهي مادة روحية تشترك فيها كل الكائنات المخلوقة ، روحية كانت أم جسدية . ٣) مادة تشترك بهما الاجسام جيماً ، تلك التي تقع في الافلاك السمارية وفي فلك ما دون القمر . ٤) مادة طبيعية (هي مادتنا نحن ) تشترك فيها الاجسام الواقعة في فلك مما دون القمر . ٥) مادة اصطناعية تشترك فيها الصور العرضية جميعاً . وفي النهاية ان فكرة « الممادة الروحية » سوف يكون لها أهمية بالغة في علم المعاد عنمد « الملا صدرا الشيرازي » ومدرسة اصفهان .

إ - لا يمكننا تتبع المراحل التي مرت بها مدرسة ابن مسرة ، وهي التي كانت اول مجتمع صوفي قام في اسبانيا الاسلامية . وكان على هذه المدرسة ان تعيش في وسط يعوزه التسامح ويسوده الحذر والمناكدات والتهم الباطلة ؛ لذا اضطر أتباع ابن مسرة الى التبساع نظام باطني مشدد فألفوا تنظيماً سريا تراتبياً ، يقوم على رأسه « إمام » . أبرز من عرف من هؤلاء الأنمة في مطلع القرن الخامس الهجري ( الحادي عشر للميلاد ) اسماعيل بن عبد الله الرعيني،

وقد 'عرفت ابنة اسماعيل هذا ' بين المستجيبين ' بنضلعها العجيب من المعارف اللاهوتية . ومما يدعو للأسف ان انشقاقاً حصل ' أثناء حياة اسماعيل ' 'فقد في أثره كل أثر للمدرسة كتنظيم اجتاعي . ومها يكن من امر فان الاتجاه الصوفي في افكار ابن مسرة ما كف عن تأثيره العميق .

ان الشهادة القاطعة على فعل الفكر الصوفى عند ابن مسرة في صلب الصوفة في اسبانيا ، تظهر في التأثير البين الذي قام به الوسط الساطني في مدرسة ألميرية . بعد موت اسماعيل الرعيني في مطلم القرن السادس للهجرة ( الحادي عشر للميـــلاد ) وفي أوج سيطرة المرابطين ، غدت ﴿ اَلِمِرِيةٍ ﴾ عاصمة الفكر الصوفي في اسبانيا . وقد سن ابو العباس ابن العارف طريقة جديدة للحساة الروحية تستند الى الحكمة الالهية عند ابن مسرة . وقــام ثلاثة من تلاميذه بنشر هذه الطريقة هم : د ابو بكر الملوركيني ، في غرناطة ، و دابن برجان، ( الذي سوف يقترن اسمه بامم ابن عربي ) في اشبيلية ( ولكنه 'نفي الي مراكش بصحبة ابن العارف ، ومانا كلاهما في حدود العام ٥٣٦ هـ/١١٤١م) ؛ و ﴿ ابن قصي ۚ ﴾ الذي نظم المستجيبين لمدرسة ابن مسرة في ﴿ الغاربِ ﴾ ﴿ في جنوب البرتغال ) على شكل فرق [ ميليشيا ] دينية يدعى أعضاؤها ، على غرار المتصوفين ، بالمريدين . في مذهب الحكمة الالهية ، عنـــد هؤلاء ، وفي تنظيمهم الاجتماعي ، ملامح مشتركة مع ملامح الفكر الاسماعيلي . ولقد ظلُّ (ابن قصي") إماماً حاكماً يتمتع بنفوذه طيلة عشر سنوات في منطقة والغارب). ثم توفي عام ٢٤٥ ه / ١١٥١ م وولد د ابن عربي ، بعد موت د ابن قصي ً ، بأربعة عشر عاماً ( سنة ٥٦٠ ه / ١١٦٥ م ) وألف كتــابا ضخماً شرح فيه المؤلف الوحيد الذي وصلنا عن ابن قصي ( وهو شرح حكمي – الهي صوفي للاَّمر الذي تلقاه موسى امام الجب المشتعل : ﴿ اخلَمْ نَعْلَيْكُ انْكُ فِي الوادي المقدس طوى ، السورة ٢٠ آية ١٢ ) ٠

## ۲ ـ ابن حزم فيلسوف قرطبة

1 - نشأت في قرطبة ايضاً شخصية من ألمع الشخصيات الاسلامية في السبانيا في القرنين العاشر والحادي عشر للميسلاد ؛ وهي شخصية متشابكة النشاطات وتتجلى مظاهر هذا التشابك في آثارها . تلك هي شخصية ابن حزم. فهو تارة شاعر ، وطوراً مفكر ولاهوتي ومؤرخ ناقد للمذاهب الدينية والمدارس الفلسفية واللاهوتية ؛ كا انه يبحث في الاخلاقيات وفي التشريع . أما ما يهمنا من نواحي تفكيره هنا فأمران : منحاه الافلاطوني ، وتأريخه للديانات . ولد ابو محمد علي ابن حزم عام ٣٨٣ هم / ٩٩٤ م من عائلة عريقة في مكانتها الاجتاعية ؛ ويطيب لابن حزم نفسه ان ينتسب الى يزيد ، وهو احد الرجالات الفرس الكبار . واذ كان والده وزيراً للخليفة المنصور ، فقد استطاع ابن حزم ، إبان شبابه ، ان ينتلمذ على أشهر معلمي قرطبة في مختلف استطاع ابن حزم ، إبان شبابه ، ان ينتلمذ على أشهر معلمي قرطبة في مختلف مادين المعرفة : الحديث والتاريخ والفلسفة والحقوق والطب والادب .

ومن المؤسف ان يجتاح البربر قرطة عام ١٠٠٣ هم / ١٠١٣ م ؟ ففقد ابن حزم أباه في حزيران من العام نفسه . ثم تأججت الثورة على حكم بني أمية فأخرج ابن حزم من قرطبة ، وحجزت أمواله . وهكذا نرى ابن حزم ، في عامه العشرين ، وقسد انصرف بكليته الى معترك السياسة ، وكان من اخلص انصار الدولة الاموية . ثم النجأ الى ألميرية وترأس الحركة التي ساعدت الامير عبد الرحمن الرابع ، وهو الطامع الشرعي للخلافة ، على خصمه ابن حمّود . بيد ان جيش الامير انهزم في احدى الممارك فقتل الامير ووقع ابن حرّم في الاسر ، ثم اطلق سراحه بعد ذلك .

لم تفتر همـة ابن حزم فالتجأ الى « عِاطبة » . وهناك وجد من الامان والهدوء ما أتاح له الانصراف الى تأليف كتاب القيتم في الحب ، كتاب « طوق اليامة » ، وهو في الوقت نفسه عبارة عن يوميات لخبرته في الحياة ،

حيث يفصح ابن حزم ، بين مواضيع شق ، عن جرح دفين في نفسه ، لم يفصح عنه قبل ذلك ، وهو حبّه لفتاة كان والده قد تبناها . ثم انسه ظل على ولانه لقضية اشراف بني أمية ، ودولتهم في عرفه هي الدولة الشرعية الوحيدة فكان من أصلب المساعدين للأمير عبد الرحمن الخامس الذي نجح في الاستيلاء على العرش، وسمّى نفسه المستظهر ، عام ١٠٢٣ هم / ١٠٢٣ م ، وغدا ابن حزم وزيراً له . ولكن لم يطل به ذلك ، للأسف ، فقيد قتل المستظهر بعد شهرين من ارتقائه العرش ، في شهر شباط من السنة نفسها ، وأبعد ابن حزم عن قرطبة . عند ذلك فقد الأمل في كل محاولة لبعث الدولة الأموية . فأعرض عن السياسة وامورها نهائياً ، وانصرف بكليته الى العلم . وقد توفي ابن حزم عام ١٥٠٤ هم / ١٠٦٣ م .

٢ - 'يعَدُ أَن حزم ' في كتابه وطوق اليامة، في عداد أتباع الافلاطونية في الاسلام ؛ وقد اشتهر ، بمن سبقوه الى ذلـك ، محمد بن دارُود الأصفهائي ( المتوفي عام ٢٩٧ هـ / ٩٠٩ م ) والذي أشرنا أعلاه ( الفصل السادس ٢ ٢ ) الى مؤلَّفه القيِّم ﴿ كَتَابِ الزُّهُمِرَةِ ﴾ . ولعل ابن حزم قد اطلع على نسخة من هذا الكتاب في مكتبة قصر ﴿ شاطبة ﴾ . وهو يستشهد باحدى الفقرات التي يشير بها ابن داوود الى . المأدبة ، احدى أساطير افلاطون : . لقـــد اعتقد بعض اهلالفلسفة ان الله قد أعطى لكلِّ منالعقول التي خلقها شكلًا كروياً؛ ثم جعله قسمين ، ووضع كلا منهما في جسد ، وأما سر ّ الحب فيقوم على النقاء هذين العضوين كما كانا في الأصل كلا واحداً . ومهما يكن من أمر ، فهنـــاك حديث نبوي يؤكد ، بشكل واضح ، أسبقية رجود النفس . ويستند ابن حزم الى هـــــذا الحديث ، ولكنه يفضل تأويله على نحو يتعلق باتحاد العنصر الأعلى من الانفس المنفصلة والمجزأة في هذا العالم . فالأمر عنده يتعلق بنوع من الإلفة القائمة بين الدوافع التي تحرُّك هذه الانفس ٬ والــتي تفتحت منذ كانت [ الانفس ] موجودة في العــالم العلوي . والحب هو التقارب الدائم للصورة

[ النهائية ] التي تكتمل فيهـا الأنفس . الشبيه يسمى وراء شبيهه . والحب اتحاد روحي ، انه تذاوب الأرواح .

ان التحليل الذي يعطيه ابن حزم ، بشأن السبب الذي غالباً ما يعود اليه تفتح الحب، يذكرنا، بشكل واضح، بمحاورة افلاطون دلو فيدر، Le phèdre. هذا السبب هو وصورة "جيل" و ظاهرها ،؛ وذلك أن النفس جملة، وتشتاق بشغف الى كل ما هو جميل ، وتميـــل نحو الأشكال الكاملة . فاذا ما رأت شكلًا من هذا النوع ، تعلقت به , وهي اذا ميّزت ، من ثمُّ ، في هــــــذا الشكل ، شيئًا من طبيعتها الخاصة ، أصابها من جر ام ذلك تعليق به شديد ، فوقع الحب بمعناه الحقيقي . اما اذا لم تميّز ، في ما وراء هذا الشكل ، شيئًا من طبيعتها الخاصة ، فإن عاطفتها لا تذهب إلى ما وراء الصورة ، . وأن لمهم ان نبرز هذا التحليل عند ابن حزم ، وهو الـ ﴿ الظَّاهِرِي ﴾ النزعة [ في مذهبه ] ( أي انه يتمسك بجرفية النص الظاهر ) وذلك الى جانب تأملات اخرى لديه كمثـــل قوله . ايها الدر المكنون ، في صورة بشرية ، او . إنني أرى صورة بشرية ٬ فاذا أنعمت النظر ٬ ظهرت لي وكأنها جسم جاء من عالم الأخلاق الساوى ، . اننا هنا حسال أفكار يمكن ان نعثر عليها عند بعض الباطنيين من امثـــال « روزبهان الشيرازي » و « ان عربي » اولئك الذن يجهدون ان رواكل ظاهر على انه صورة متجلَّمة . ان الحد الفاصل بين كل من الباطنيين والظاهريين ٬ هو اذن حدُّ على شيء من الإبهـــام . وعند هؤلاء واولئك ينقلب الظاهر الى مظهر . وهذا لعمرى أمر ينمغي ان لا يغرب عن البال ، عند بحثنا « للظاهرية » في إلهيّات ابن حزم .

يعود الفضل للمستمرب وأ. ر. نيكل ، في كونه اول من حقق ونشر النص العربي لكتاب ابن داوود ، كما انه اول من ترجم كتاب ابن حزم الى لغة غربية (الى الانكليزية). وثمة سؤال ذو فائدة شيقة طرحه ونيكل ، يدور حول الشبه الوثيق بين نظرية الحب عند ابن حزم وبعض الأفكار الــتي تظهر في كتاب ( العلم المرح La gaie science ) لغليوم التاسع الأكيتاني Guillaume IX d'Aquitaine وعلى وجه عام ، بينه وبـــين بعض المبادي، الأساسية التي تظهر في حكايات الشعراء الفرنسيين المتجولين وأخبارهم ، حتى الحملة الصليبة التي قامت لقتال الألسجويين Les Albigeois . ولا يسعن الا ان وتيبولوجياً ، وروحياً ) ؟ اذ ان الامر لا يتعلق فقط بقضية شكلية او مبحثية بل يتعلق ايضاً بما هو مشترك بين ﴿ الذِّن تَـا لَفُوا عَلَى الْحُمَّةُ ﴾ وبــن عقيدة الحب التي يبشر بها بعض الصوفيين . ولكن [ مع ذلك ] علينا ان نفرتى بعناية بين هذين الموقفين ( انظر ما ورد في الفصل السادس ، ٦ ) . ان طريق الحب عند ابن داوود ؛ وهو ذو النزعة الأفلاطونية ، وعند الجاحظ ، كما هي عند اللاهوتي الحنبلي – المحدث ابن القيّم ، ليست ذات منفذ الهي ، وهي لا تبرز ولا 'تشرق؛ في حين انها بالنسبة للأفلاطونية الصوفية، وروزيهان الشير ازي وابن عربي ٬ هي هذا البروز وهذا الشروق نفسه . ثم ان روحانية الصوفيين الذبن خلفوا هؤلاء ، تتخذ طابعاً مختلفاً عن سلفهم . فالحب العذري ما هو انموذج بحاكي ، بكل بساطة ، حب الله . اذ لا مجال للانتقال مما هو انساني الى ما هو في جوهره الهي. انها استحالة تتولد في الحب الانساني،نفسه، اذ ﴿ هُو الْجُسُرِ الوحيدِ الذي يقطع تيارِ التوحيد ﴾ .

اما ، كتاب الاخلاق والسير ، لابن حزم ، وقد نقله ،أسين بلاسيوس، الى الاسبانية فهو ذو فائدة 'جلتى لقراءة الكتاب السابق ؛ أذ 'كم فيه المؤلف تعريف المصطلحات التقنية التي يستعملها في تحليله لمختلف اوجه الحب. ثم إن هذا الكتاب ، ينتمي هو الآخر، من قريب او بعيد، الى ،المذكرات، الشخصة ، فيذكر المؤلف فيه ملاحظاته ، وتأملاته ، وآرائه في الناس والحياة دون أن يكون للكتاب منهج سابق أو تصميم ، وهو كتاب يفصح بشكل مفصل عن حياة الانسان والمجتمع الاندلسي في غضون القرن الخامس للهجرة ( الحادي عشر للميلاد ) .

" - يعرف ابن حزم ، كفقيه اسلامي ، بكتاب له بعنوان « كتاب الإبطال » (قام « غولدزيهر » بنشر قسم منه ) حيث يبحث في المصادر الخسة التي تقر بها المدارس المختلفة لإقامة فتوى شرعية ، وهي : القياس والرأي والاستحسان ، والتقليد والتعليل . ثم انه في « كتاب المتحلتى » ينتقد مبادى المدرسة الشافعية انتقاداً لا هوادة فيه . وعلى هذين الكتابين ، بالاضافة الى مذهبه الظاهري تقوم اسس المجادلة مع غيره من المؤلفين .

اما اهم ما عرف به اللاهوتي ابن حزم فهي رسالة له في الأديان والمدارس الفكرية ( و كتاب الفيصل والنيحل ، طبعة القاهرة ، ١٩٣١ه / ١٩٣٣ م ، وقد نقله الى الاسبانية أيضاً المستشرق و أسين بلاسيوس ، ) . "يعتبر هذا المؤلف الضخم ، بحق ، اول رسالة كتبت في التاريخ المقار ن للديانات ، سواء في العربية او غيرها من اللفات . يفصح فيه معلم قرطبة ، عن كل ابعاد عبقريته ومعارفه الواسعة ؛ اذ يعرض فيه ، بالاضافة الى مختلف الديانات ، مختلف مناحي الفكر الانساني تجاه الحدث الديني ، سواء المنحى الشكي منها، ذلك الذي يضع القيم المقدسة جميعاً في معرض الشك ، او منحى المؤمن الساذج من افراد الطبقة الشعبية .

يقسم ابن حزم الكائنات والمذاهب ، وفقاً لمنحاها ، الى اصناف عدة . فهناك الملحدون ، ويشتملون على الشكاك والماديين ايضاً ؛ وهناك المؤمنون ويشملون على السواء اولئك الذين يؤمنون بألوهية شخصية ، والذين يؤمنون بألوهية لا شخص لها ، بل هي بحردة ، لا علاقية لها بالانسانية اطلاقاً . فالفريق الاول يقسم الى موحدين ومشركين ؛ وبين الموحدين انفسهم ينبغي ان نميز بين اولئك الذين لديهم كتاب أنزل من السهاء على رسول ، واولئك الذين لا كتاب لديهم . أما اهل الكتساب ( راجع الفصل الاول ، ١ ) فهم ايضاً على نوعين مختلفين : فهناك الذين حافظوا بأمانة على النص المقدس ، دون أي تحوير او تبديل ، على مر المصور ؛ وهناك الذين بدارا فيه وحوروا .

في عرف ابن حزم ، على الإقرار بوحدانية الحدث الديني يقوم اذن ، في عرف ابن حزم ، على الإقرار بوحدانية الله (التوحيد) وعلى الاحتفاظ بالنص المغزل ، كلا واحداً لا يتبدل على مر الازمنة . وتقوم اسس الحدث الديني ، جوهريا ، والحالة هذه ، على معنى و الالحي ، والمقدس ؛ كما تتعلق صحة هذا المعنى وشرعيته بإثبات الوحدة المجردة المتعالبية ؛ وهذا الاثبات بدوره يضمنه الوحي الالحي المنزل على الرسول . ومن المهم ، اذن ، لكي يحتفظ هذا الوحي بفعله المستمر ، ان يصان نصاً وحرفا ، من عصر الى عصر ، ذلك ان هسذا النص هو العتبة عينها التي يقترب بها المؤمن من السر الالحي .

هذه هي الخطوط العريضة للمالم الديني كما يتذهنه ابن حزم ، ويشيد ، طبقاً لذلك ، بنيانه و الظاهري ، على انه الطريقة الوحيدة للحقيقة الروحية. ولدعم ما كنا قد ألحنا اليه أعلاه بشأن هذه و الظاهرية ، فاننا نذكر ان ابن عربي ، وهو احد كبار الباطنيين في كل الأزمنة ، كان هو الآخر ، اندلساً ، وظاهري النزعة فيا يختص بالشرع .

## ٣۔ ابن باجة فيلسوف سرغسطة

١ - هو ابو بكر محمد بن يحيى المعروف بابن الصايخ وبابن باجة (أفامباس Avempace كا عرفه المدرسيون اللاتين في القرون الوسطى ) . ننتقل ممه ، ولو الى حين ، الى شمال شبه الجزيرة . يستوجب هذا الفيلسوف منا انتباها خاصاً لما كان له من عميق التفكير ، وبعيد التأثير على ابن رشد وعلى « أليير الأكبر » ، رغم الشدائد التي اعترضت حياته القصيرة . ولد في سرغسطة في أواخر القرن الحادي عشر للميلاد ( الحامس الهجرة ) . ولكن « ألفونس ، الاول الأرغوني d'Aragon احتل سرغسطه عام ١١١٨ م / ١٦ ه ، لذلك نجد ابن باجة ، في السنة نفسها ، يلتجيء الى أشبيلية ، حيث يتعاطى الطب،

ثم ينتقل الى غرناطة ؟ ثم انتقل بعد ذلك الى مراكش حيث كانت له حظوة في بلاط و فاس ، حق انه توصل الى منصب الوزير . ويقال انه في عام ١١٣٨ م / ٣٣٥ ه ، قرر أطباء و فاس ، ان يتخلصوا من منافسهم الشاب هذا ، بواسطة السمّ . وقد كتب احد تلامذة ابن باجة ، وهو ابو الحسين علي الغرناطي ، في مقدمة المصنف الذي جمع به رسائل معله ، ان هذا الاخير ، كان اول من جعل تعليم الفلاسفة الشرقيين في الاسلام ، يينيم ويعطي ثماره الحقة في اسبانيا . ولكننا ، اذا ما فكرنا بابن مسرّة ، وبما كان من أمره في هذا المجال، لوجدنا في هذا المديح بعض المفالاة . أضف الى ذلك ان الفيلسوف اليهودي و سلمون بن غبيرول » ( افيسبرون ) قد سبقه الى ذلك ، ولكن كتاباته بقيت بجهولة عند الفلاسفة الاسلامين .

٢ – 'يذكر ان لابن باجه عدة شروحات لمؤلفات ارسطو ( في الطبيعة ، وعلم الآثار العُلوية ، وكتاب « التوالد » ، وتاريخ الحيوان ) . اما كتاباته الفليفية المهمة فلم ينه تأليفها . ويشير ابن طفيل الى ذلك ( الفصل الخامس ، ) في معرض إشادته بعمق تفكير الرجل ، والتأسف على حظه العائر . تتضمن كتاباته هذه ، رسائل مختلفة في المنطق ، رسالة في النفس ، ورسالة في اتصال عقل الانسان بالعقل الفعال ، وهي مسألة يعود اليها ابن باجه في ورسالة الوداع » ( التي خص " بها احد الشبات من تلاميذه ، ليلة احدى أسفاره ) . وأخيراً هناك الرسالة التي 'تعزى اليها شهرة ابن باجه وعنوانها : « تدبير المتوحد » . كان ابن باجه ، على غرار الفارابي ، الشرقي المتأمل ، الحرب للعزلة ، ميالاً الى تذوتى الموسيقى ، وكان يجيد العزف على المزهر . أحيل اي حال ] فقد كان لدى ابن باجه كامل الاستعداد للتأثر بالفارابي ، لما بينها من تلاؤم .

ويشار كذلك الى معارفه الواسعة في الطب ، والرياضيات وعلم الفلك . وكان من امر ميله الى علمالفلك انه وجد نفسه علىنزاع من نظريات وبطليموس،

واننا لنذكـِّر بنوع المــألة المطروحة الق ألمنـــا البها أعلاه في معرهن الكلام على ابن الهيثم ( انظر الفصل الرابع ، ٨ ) . فطالما انه 'ينظر الى الافلاك الساوية على انها اعتبار رياضي تجريدي Fictions mathématiques ، يستعملها الهندسيون لحساب حركات الكواكب ، فلا مجال لتدخل الفلاسفة في الامر . اما في حال اعتبار هذه الافلاك اجساماً محسوسة ، صلبة او سائلة ، فان الفرضيات يجب ان تنفق وقوانين علم الطبيعــة الساوي . ولكن الطبيعيات الساوية / التي اتبعت عــادة / كانت طبيعيات ارسطو . وهي تقتضي القول بأفلاك متغالفة ، موحَّدة المركز، ويمثل مركز العالم مركزاً لحركتها الدائرية، Excentrique ؟ ولقد ساهم اكثر فلاسفة اسبانيا الاسلاميين شهرة ، نعني ابن باجه وابن طفيل وابن رشد ، طيلة القرن الثــــاني عشر ، في محاربة نظام « بطليموس » في الفلك ، حتى انتهى ذلك الى إقسامة نظام « البطروجي » ( ﴿ البِّترَاجِيوس ﴾ عند اللَّاتين ) . وكان لهــذا النظام ؛ حتى القرن السادس عشر ، أتباع يدافعون عنه ، وبردون على نظام ﴿ بِطلِيمُوس ﴾. ويعود الفضل الى الفيلسوف اليهودي الكبير ( موسى بن ميمون ) ( المتوفي عام ١٣٠١ م ) في التعرُّف الى مضمون رسالة في علم الفلك من تأليف ابن باجة . واذا مـــــا سَّلمنا بالاسماب السديدة ، طبعاً ، التي حدَّدت من أجلهـا قوانين الحركة في الارسطاطالية؛ فان ابن باجة يتخذ من اجلهذه الاسباب إياها موقفاً معارضاً لنظرية الـ Epicycle فيمرض [ والحالة هذه ] فرضياته الحاصة . وكان لهمذه الفرضيات تأثير على ابن طفيل، بقدار ما اهتم هذا الاخير، بشهادة ابن رشد، والبطروجي نفسه ، بعلم الفلك .

في واقع الامر ، وقد أشرنا الى ذلك اعلاه ( الفصل الرابع ، ٨ ) ، ان

 <sup>(</sup>١) يقصد بالـ Epicycle : الدائرة التي يقطمها في دررانه، كوكب من الكواكب، في الحين
 الذي يقطم فيه مركز هذه الدائرة ، بدرره ، دائرة اخرى .

القضية تتملق بـ ( صورة العالم Imago Mundi ، ناجمة عن تعقل قبلي للكون اكثر مما هي ناجمة عن مقتضيات تجريبية. كما ان هذا التعقل يؤلف كلا واحداً مع مجمـــل تصورات الفيلسوف وإدراكاته العقلية ، ويساعد على تعيين مكانه ورتبته في عداد فلاسفة الاسلام . هذه المكانة يوضحها ابن باجة بنفسه عندما يعلن عن موقفه تجاه الغزالي ( انظر الفصل الخامس ، ٧ ) . ففي نظر ابن باجة ان أبا حامد قد بالغ في تبسط المشكلة بإثباته ان التبصر في العالم الروحي، ذلك التبصر الذي يهبه الاشراق الالهي ، 'يقيَّض له ، في حـــالة الوحدة ، إلنذاذاً ناعماً . ذلك ان تصوف الغزالي ٬ ذلك التصوف الديني الجوهر ٬ هو في الواقع ، غريب على ابن باجة. فتبصّر فيلسوفنا يرمى الى أمر اكثر تجرداً، بل من الصواب ان نقول ان ابن باجة، بتأثيره على ابن رشد، قد وسمالفلسفة في اسبانيا بوسم جعل اتجاهها يبتعد كل البعيد عن فكر الغزالي . ان جهد المعرفة التأملمة هو وحده الجهد القادر على ان يقود الانسان الى معرفسة نفسه ومعرفة العقل الفعال ؟ وان الألفاظ التي يفضّل ابن باجة استعمالها ، من مثل لفظة ﴿ المتوحد ﴾ و ﴿ الغريب ﴾ مـا هي الا كامة أنموذجية الغنوص الصوفي في الاسلام . وهكذا يتسنى لنا ، من الأولى ، ان نقول ، اننـــا إزاء انموذج واحد من الرجال الروحبين ، قد تحقق في فردين يختلف لديهها تعقـّل الفرض المشترك ، كما يختلف بالتالى اختيار الطرائق التي تؤدي الى هذا الفرض. كانت احدى هذه الطرائق ، في اسبانيا ، طريقة ابن مسرة ، وسوف يتتبع ابن عربي نهجهـا ؛ وكانت الاخرى طريقـــة ابن باجة ، وسوف يقتفي ابن رشد أثرها .

٣ - كان للمستشرق و س . مونك ، فيا مضى ، دراسة وافية حول الكتاب الاكبر لابن باجة ، لكن النسخة الأصلية من هـنده الدراسة بقيت ناقصة ، ولم يكتشفها ، حديثًا ، الا المستشرق و أسين بلاسيوس ، . وكان الفيلسوف اليهودي و موسى النربوني » ( عاش في القرن الرابع عشر للميلاد ) قد قام بدراسة لها هو الآخر وأتى على ذكرها مراراً ، في شرح له، بالعبرية ،

لرسالة حي بن يقظان لابن طفيل . ولا يمكننا ان نستخلص هنا ، منالفصول الستة عشرة الباقية من هذا المؤلف – رهي بالفعل ذات كثافة نادرة الوجود – الا بعض المواضيع الأساسية . اما الفكرة الرائدة لهسندا المؤلف فيمكن وصفها بأنها دليل Itinérarium يقود الانسان – الفكر الى الالتقساء مع العقل الفعال .

يفصح المؤلف في بادىء الامر عما يعنيه بالكلمتين اللتين يتألف منها عنوان الكتاب: و تدبير المتوحد ، و فالكلام على التدبير ويقصد منه عدة أعمال منسقة وفق تصميم بعينه ، وتهدف نحو كال منشود . اذ ان تدبير الاعمال ، الذي يقتضي التفكير والروية ، لا يكون الا عند الانسان وحده . وعلى تدبير المتوحد ان يكون صورة التدبيرالسياسي في الحكومة الكاملة او الحكومة الفاضلة . و يستشف من هذا الكلام ، علاوة على تأثير الفارابي ، التوافق بين ابن باجة وأبي البركات البغدادي . وتجدر الاشارة الى ان هدنه الحكومة الفاضلة ما كانت في ذهن الفيلسوف فكرة قبلية ، كما انها لم تكن نتيجة عاولة الفاضلة ما كانت في ذهن الفيلسوف فكرة قبلية ، كما انها لم تكن نتيجة عاولة قبل كل شيء ، وهذا الاصلاح يتجاوز ، بالشيء الكثير ، نطاق المجتمع ؛ انه يبتدىء ، حقاً ، مند البداية ويسعى ، قبل اي شيء ، ان يحقق الوجود يبتدىء ، حقاً ، مند البداية ويسعى ، قبل اي شيء ، ان يحقق الوجود الانساني على أقت في كل فرد من الأفراد ، ان يحقق وجود المتوحد ، ذلك ان المتوحدين ، بالمعنى الذي يقصده ابن باجة ، هم وحدهم المتكافلون .

هؤلاء المتوحدون هم رجال توصلوا الى الاتصال بالعقل الفعال ، وبذلك يمكن لهم ان يؤلفوا مجتمعاً فاضلاً حيث لا يحتاجون الى أطباء لأنهم لا يفتذون الا بمقدار ؛ ولا لقضاة ، لأنهم بلغوا أعلى درجات الكال التي يمكن لانسان ان يبلغها . اما في الوقت الراهن ، فعلى المتوحدين ، في كل الحكومات غير الكاملة ، التي يعيشون فيها ، ان يكونوا نواة للمدينة الفاضلة ، وليس لهم من

طبيب سوى الله ، ان يكونوا تلك و النبتات ، التي عليها ان تغذي وتنمي والتدبير ، الذي يبشر به الفيلسوف ابن باجة ، على انه الرائد الى غبطة المتوحد . هذه الكلمة اذن [ المتوحد ] تطلق على الفرد المنعزل ، كا تطلق على مجموعة أفراد دفعة واحدة . اذ ، طالما ان الجماعة لم تأخذ بعادات هؤلاء المتوحدين ولم تتبع تقاليدهم ، فان هؤلاء ، كا يسميهم ابن باجة نقلا عن الفارابي والمتصوفين ، يظلون رجالاً و غرباء ، في عائلاتهم ومجتمعهم ، وذلك لأنهم مواطنو الحكومة الكاملة ، الذين تدفعهم جرأتهم الروحية الى استباق حدوثها . اما كلمة و الغريب ، فهي من أصل غنوصي قديم ، اجتازت أحاديث الأنمة عند الشيعة ، وكثر ورودها في كتاب السهروردي و رسالة أحاديث الأنمة عند الشيعة ، وكثر ورودها في كتاب السهروردي و رسالة الغربة المشرقية ، ، ثم ها هي ، تفضي لنا ، مع ابن باجة ، ان الفلسفة في الاسلام لا تفصل عن الغنوصية الا بصعوبة .

إ - لإيضاح ما يرتكز اليه تدبير المتوحدين هؤلاء ، يجب أولاً تصنيف الاعمال الانسانية بالنسبة و الصور الروحانية ، التي ترمي اليهسا ، ومن ثم تمين و النسايات القصوى ، ، لهذه الاعمال ، كل بمفردها ، بالنسبة المصور الروحانية التي ترمي اليها . من هنا ان ابن باجه يتوسع في شرح نظرية له عن و الصور الروحانية ، وهي نظرية من الدقة الناملية بمكان ، لا يمكننا الاشارة لها هنا الا عرضا . فهي ، اذا ما توخينا إيجاز القول ، تميز بين و الصور المعقولة ، التي عليها ان تجرد من المادة ، وبين و الصورة المعقولة ، المفارقة ، في جوهرها ، المادة ، والتي تدرك دون ان يوجب إدراكها تجريداً من مادة . وان تدبير المتوحد ، ليقوده الى إدراك النوع الاول من هذه الصور ، في حالة وفي ظروف ، تعود في نهاية أمرها ، الى استنشاء حالة النوع الاوله .

اما الصور التي عليها ان تجرّد من المادة [لتصبح مدرّكة] فهي ما يدعى بالمعقولات الهيولانية . فهي ليست في عقـــل الانسان الهيولاني الا بالقوة . والعقل الفعال هو الذي ينقلها الى الفعل . فاذا ما غدت بالفعل؛ أدركت على عما شعولها اي على نحو العلاقة الشاملة التي يقيمها الجوهر [الواحد] مع الأفراد المادية [ المتعددة ] التي تمثله . ولكن الهدف النهائي للمتوحد لا يستند الى الهيولى ولا يتعلق بها . ولذلك وجب ان تضمحل هذه العلاقة الشاملة نفسها ، في نهاية الأمر ، وان يدرك المتوحد الصور في ذاتها دون الحاجة الى حلولها في مادة ، او تجريدها منها . فعقله يدرك ، على نحو ما ، منشل المنشل ، المنشل المنشل ، المورد وقد أصبحت وجواهر الجواهر ، فيفهم فيها جوهر الانسان على حقيقته ، وبذلك يتوصل الانسان الى فهم كنه ذاته ، بأنه كائن ـ عقل. ذلك ان الصور وقد أصبحت معقولات بالفعل ، تغدو ، اذن ، هي نفسها عقلا بالفعل وهذا ما يعنيه هنا لفظ و العقل المستفاد ، او العقل المنبق عن العقل الفعال . وهدذه الصور كتلك المعقولات لا علاقة لها بالهيولى اذ ان العقل بالفعل ، هو نفسه ، قوام العقل المستفاد .

وبعبارة اخرى ، عندما تجرّد المعقولات بالقوة من الهيولى ، فتصبح ، عند ذلك ، موضوعات للتفكير ، يصبح وجودها ، في هـذا الآن بالذات ، وجود صور آ رموانية ] للعقل بالفعل . يكننا معقولات بالفعل ، وهذا بدوره صورة [ روحانية ] للعقل بالفعل . يكننا الآن ان نفهم ، كيف ان صور الكائنات ، وقد غدت معقولات بالفعل ، هي الحد الأسمى لتلك الكائنات ، وجذا المعنى، هي نفسها كائنات . وإننا نسلتم مع الفارابي ؛ أن الأشياء المدركة ، في حال كونها قـد أصبحت معقولات بالفعل ، هي الفعل ، أي عقل بالفعل ، تفكر بدورها ، هي الاخرى ، كعقل بالفعل .

إن هدف المتوحد يرتسم بوضوح . انه التوصل الى توليد هذه العملية التي لم تعد تقتضي تجريد الصور من قوام بعين ( Substrat ) أي من الهميولى . وعندما يكون العقل عقلاً بالفعل ، بالنسبة لكافة الأشياء المعقولة بالفعمل ، فهو لا يعقب من الموجودات إلا تفسه ولكنه يعقل نفسه دون اللجوء الى

التجريد ، (أي دون الحاجة الى تجريد الصور من المادة . ويحسن مقابلة هذه النظرية بكاملها مع نظرية المعرفة الوجاديّة Connaissance présentielle عند الاشراقيين ( انظر الفصل السابع ) .

ه - يبقى لنا كلمة أخيرة نقولها . و هناك كائنات هي صور محضة بدون مادة ، صور ما كانت ابداً في مادة ، من هنا ، ليس على همذه الكائنات ان تصير او تتبدل ، عندما نعقلها ، ولكنها تبقى ، كا كانت قبل ان يعقلها هذا المقل ، أشياء معقولة مجتة ، دون ان تجرّد من مادة . فالعقل ، في حال كونه عقلا بالفعل ، يجد هذه الكائنات نفسها ، مفارقة لكل مادة وموجودة بالفعل . فيعقلها كا توجد في ذاتها ، أي كأشياء فكرية ، لا مادية ؟ ووجودها لا يطرأ عليه أي تحول او تبدّل . وجب اذن ان نقول ما يلي : كا ان العقل المستفاد مو صورة للعقل بالفعل ، كذلك تصبح هذه الصور المعقولة صوراً للعقل المستفاد ، وهذا بنفسه ، هو ، بدوره ، قوام لهنده الصور كا انه ، ايضاً ، صورة للعقل بالفعل ، الذي هو قوام للمتفاد .

والآن ، ان كلا من الصور التي توجد ، اليوم ، حالة بشكل محسوس In concreto في مادتها ، توجد في العقل الفعال ، ومن اجل هذا العقل ، كصورة وحيدة مفارقة ، لا في مادة ، دون ان يتوجب ، بالطبع ، تجريدها بهدنا العقل [ الفعال ] من مادتها ، كل بمفردها ؛ ولكن كا هي الحال عند العقل بالفعل ، وهذا ما يفسر كون الانسان ، من حيث ما يكون جوهره كانسان ، اقرب الكائنات الى العقل الفعال ؛ ذلك ان العقل المستفاد ، كا رأينا ، قادر بمجرده ، على حركة العقل بالفعل ، اياها ، لكي يتعقل ذاته ؛ واذن ، تتفتح القوة المدركة الحقيقية ، أعني تعقل الكائن ، الذي هو في عين جوهره ، عقل الغعل ، دون ان يكون هناك حاجة ، لا آنا ولا آنفا ، الى شيء آخر بالغعل ، دون ان يكون هناك حاجة ، لا آنا ولا آنفا ، الى شيء آخر يخرجه من حالة القوة [ الى حالة الفعل ] . ولنا في هذا القول نفسه ما محدد

المقل الفعال المفارق كقوة فاعلة ، وأبدأ في تعقل دائم لنفسه وهذا هو حدُّ الحركات جميعاً .

ربما تكفي هـنه الخلاصة الموجزة لاستكشاف مقاصد ابن باجة وعق تفكيره . واذا ما رجعنا الى ما ذكر هنا حول العقل الفعال كروح قدس و يمرض كلامنا على الفلسفة النبوية، والسينوية والسهروردي ، لأمكننا القول ان ابن باجة يتميز بدقته الرائعة ، من بين كل الفلاسفة الذين حاولوا مثله ، في الاسلام ، ان يضموا تخطيطاً لما يمكن تسميته به و ظاهراتية ، الفكر في الاسلام ، ان يضموا تخطيطاً لما يمكن تسميته به و ظاهراتية ، الفكر يتوقف عند الفصل السادس عشر . ولم يكن من العبث ، ان يجد فيه ابن رشد بعض الغموض والابهام ؟ وإننا لن ندري ابداً ، كيف استنتج ابن باجة من هذا الفصل الزاخر رسالته في و تدبير المتوحد ، .

## ٤ - « ابن السيد » فيلسوف « بطليوس »

١ - أعاد المستشرق و أسين بلاسيوس ، اكتشاف هذا الفيلسوف المعاصر لابن باجه ، بعد ان ظل يعتبر في عداد النحاة واللغويين، زمناً طويلا، بسبب هفوة وقع بها مؤرخو السير . قضى حياته في تلك الفترة الحرجة الواقعة بين حم صفار الدويلات المحلية وغزو المرابطين. ولد في و بطليوس ، عام ١٠٤٨ مر في استرامادورا ، Estremadure ومنها لقب البطليوسي أي من بطليوس ) . اضطر ابن السيد نظراً لتلك الأوضاع ان يلتجى ، الى فلنسيا ، ثم الى و ألبر سينه ، حيث قام بأعباء امانة السر في بلاط الأمير و عبد الملك ابن رزن ، ( ١٠٨٥ – ١١٠٢ ) ثم انتقال الى طليطة حيث مكث عدة سنوات . وقد أقام ، كذلك ، زمانا في سرغسطه اذ كان له مع ابن باجه عدة مناقشات حول مواضيع نحوية جدلية جمعها وراجعها في كتاب له بعنوان

د كتاب المسائل ، . ولكنه فر" ، كابن باجه ، عام ١١١٨ عندما احتـــل المسيحيون تلك المدينة . توفي عام ٥٢١ ه / ١١٢٧ م بعد ان كر"س السنوات الأخيرة من حياته لتأليف كتبه وتوجيه تلاميذه .

من بين كتبه الأحد عشرة التي أشار اليها و أسين بلاسيوس ، الن نشد للكلام إلا على الاخير منها وهو و كتاب الدوائر ، الذي يؤهل مؤلف للدخول في مصاف الفلاسفة . ظل هذا الكتاب مجهولاً مدة طويلة ، إلا من بعض الفلاسفة اليهود . ذلك ان الفيلسوف اليهودي الشهير وموسى بن تيبون ، ( ١٢٤٠ – ١٢٨٣ ) كان قد نقله الى المبرية ، وهي بادرة تعرب عن الاعجاب الذي يتناول به [ الفيلسوف اليهودي ] كتاب ابن السيد . ويكن القول ان هذا الكتاب يعكس بشكل مدهش حالة المعارف والمشاكل الفلسفية في اسبانيا الاسلامية ، في الوقت نفسه الذي كان ابن باجه ينصرف ، في أثناء ذلك ، الى تأليف كتبها ، بسنوات تأليف كتبها ، بسنوات عديدة . [ نقول ] قبل هؤلاء ، كان ابن السيد قيد توصل ، في و كتاب عديدة . [ نقول ] قبل هؤلاء ، كان ابن السيد قيد توصل ، في و كتاب المسائل الهاتخاذ موقف خاص من الامور التي كانت تحدث ، عندما كان الدين والفلسفة ، باستثناء الباطنية ( كباطنية و ألميرية ، مثلاً ) يكرسان وقوقها وجها لوجه .

فالدين والفلسفة، في رأي فيلسوفنا ، لا يختلفان لا من حيث الموضوع ولا من حيث غاية المذهب التي يختص بها كل منهها . فها يبحثان ويعلسهان حقيقـة واحدة بطرق مختلفة ، ويخاطب كل منها ملكات مختلفة عند الانسان .

٢ - يعرض ابن السيد لهـ ذه الفلسفة في ( كتاب الدوائر ) . ولا جرم فانها فلسفة فيضية ، ولكنها على خلاف فلسفة اتباع ابن سينا لا تكتفي باستنشاء تراتب الأقانيم الأفلوطينية كمبادىء اولى ، بل ان تنظم هذا التراتب وفقاً لبراهين رياضية ، وهذا ما يعطي للنظام برمته ، كما أظهر ذلك ،آسين، سمة فيثاغورية محدثة . فالأعداد رموز الكون ، وان نستق دوام الأشياء يجد

إيضاحه التكويني في العدد العشري ، جوهر كل عدد . فالواحد يدخل في تركيب الكائنات اجمع ، وهو جوهرها الحقيقي وغايتها المنشودة . ان تأثير اخوان الصفا ، في هذا المجال ، لا شك فيه ، وقد انتشرت كتابات الأخوان في الاندلسمنذ أكثر من قرن. هذا ، ويبدو ان ابن السيد يجاهر كالاسماعيلية ، بميله نحو الرسوم البيانية ( Les diagrammes ) .

#### دوائر ثلاث ترمز الى حقب الفيض الثلاث :

١ — دائرة العقول العشر؛ او الصور المحضة؛ الحالية من المادة ، وعاشرها العقل الفعال . ٢ — دائرة الانفس العشرة ، تسعة منها للأفسلاك السهاوية ، تتبعها النفس الكليسة ، وهي فيض مباشر عن العقل الفعال . ٣ — دائرة الكائنات المادية العشرة ( الصورة ، المادة الجسدية ، العناصر الاربعة ، العوالم الطبيعية الثلاثة ، الانسان ) ويحتل المرتبة العاشرة ، اذن ، في كل من هذه الدوائر ، على التوالي ، العقل الفعال ، والنفس الكلية ، والانسان . وعنوان الفصل الاول من هذا الكتاب هو: في تفسير مبدأ الفلاسفة القائل ان الترتيب الذي تنبثق الكائنات ، بموجبه ، عن السبب الأول ، يشبه دائرة وهميسة تكون نقطة عودتها الى مبدئها على صورة الانسان .

## ٥ ـ ابن طفيل فيلسوف قادس

ا - لقد مر ذكر هذا الفيلسوف اعلاه ( الفصل الثامن ، ٣ ) في معرض الحديث عن موقف المشائين وحملتهم على علم بطليموس في الفلك . وقد اعترف ابن رشد والبطروجي بجدارة ابن طفيل [ في هذا الموضوع ] . ولد ابو بكر محمد بن عبد الملك ابن طفيل في قادس ( وادي آش ) من اقلم غرناطة في أوائل القرن الثاني عشر للميلاد . كان كزملائه جميعاً ، عالماً واسع الاطلاع ، طبيباً ورياضياً ومنجماً وفيلسوفاً وشاعراً ، عمل كاتباً لحاكم غرناطة ثم انتقل

الى مراكش حيث كان صديقا حيماً ثم وزيراً وطبيباً لأبي يعقوب يوسف ثاني الخلفاء الموحدين ( ١١٦٣ – ١١٨٤ ) ، ولا نعرف عنه من التفاصيل الاخرى الا الشيء القليل . الا أننا نعلم انه عهد الى صديقه ابن رشد ، بماء على رغبة الخليفة ، بشرح كتب ارسطو ، وقد ترك ابن رشد رسالة يصف فيها مقابلته الاولى للخليفة . وقد توفي ابن طفيل في مراكش عام ٥٥٠ ه / ١١٨٥ م .

لم يتمرّف المدرسيون اللاتين على ابن طفيل ، وقد عرف عندهم باسم Abūbacer ( وهو تحريف لاسمه و ابو بكر ، )، الا من خلال نقد ابن رشد له ( كتاب في النفس ، ه ) حيث يأخذ ابن رشد على ابن طفيل توحيده بين العقل المكن عند الانسان والقوة المحيلة . فلقد نادى ابن طفيل ان القوة المحيلة بوسعها ، اذا ما تمرّست بإحكام ، ان تتقبل المعقولات، دون ان يكون ثمة حاجة الى افتراض عقل آخر غيرها. ومن المؤسف ان يضيع هذا الكتاب، وهو الذي كان بوسمه ، لا ان يساعدنا فقط على فهم مقاصد وقصته الفلسفية، بل ان يهيى و لنا المجال لإنشاء بعض المقارنات المفيدة مع نظرية المخيلة التي طالما توسع في شرحها المفكرون في المشرق الاسلامي .

٧ - ولكن الفضل في شهرة ابن طفيل يعود لتلك و القصة الفلسفية ، وعنوانها وحي بن يقظان ، التي بقيت مجهولة لدى المدرسيّين اللاتين . 'ترجم هــذا الكتاب الى لفات عديدة ( نقله و موسى النربوني ، الى العبرية ، أولا ، في القرن الرابع عشر ، كما نقله و أ . بوكوك ، الى اللاتينية في القرن السابع عشر بعنوان Philosofus autodidactus ) . ان الحياة التأملية، عند فلاسفتنا و الاسبانيين ] جميعاً - كما استطعنا ان نلاحظ ذلك - تنتظم كلها في عقد ذلك الكائن الروحي الذي هو العقل الفعال ، أي الملاك العاشر في المتراتب الروحي الاول ، والروح القدس في الفلسفة النبوية . ولكنهم عاشوا نظرية الموحي الاول ، والروح القدس في الفلسفة النبوية . ولكنهم عاشوا نظرية المقل الفعال هذه النظرية تتفتح لديهم لا فقط الى حدود اللاوعي Inconscience ، مما جعل هذه النظرية تتفتح لديهم

بشكل عمل مسرحي دراماتي Dramaturgie أشخاصه رموز الفيلسوف عينها في مسيره على الطريق الذي يؤدي به الى هـذا العقل الفعال . هكذا كان من أمر السهروردي أمر ابن سينا ( الفصل الخامس ، } ) ، وهكذا كان من أمر السهروردي ( الفصل السابع ، } ) . وكان ابن طفيل معاصراً للسهروردي ، وإن غرص كل منهما يطابق الآخر مطابقة عجيبة . فالسهروردي من جهة ، يستمد إلهام أقاصيصه الرمزية من تجربة تقوده الى تحقيق تلك و الفلسفة المشرقية ، التي لم يتوصل ابن سينا ، في رأيه ، اليها . وابن طفيل ، من جهة اخرى ، يرجع ، في تمهيده لقصته الفلسفية ، الى الفلسفة المشرقية والى أقاصيص ابن سينا : ذلك أن البحث عن الاولى ، كا هي عليه في نصوص ابن سينا ؛ يجب ان يكون في مضمون هـذه الأقاصيص . هناك مبدأ بعينه مشترك بين هذين الفيلسوفين ولكن كلا منها يعالجه متبعاً إلهام براعته الخاصة .

ان ما يدين به ابن طفيل لابن سينا ، هو في الأساس ، أسماء الاشخاص. نبني أشخاص المسرحية ، فهناك قصة لابن سينا بعنوان حي بن يقظان وإننا لنشير هنا ، للتذكير فقط ، الى فرضية سرعان ما ببطل الأخذ بها ، وهي ان بعض البحاثة وقد ضللتهم هفوة وقع بها ابن خلدون ، قالوا بوجود قصة ثالثة تحمل العنوان نفسه ، الى جانب قصة ابن سينا التي كانت مثالاً احتذى ابن طفيل حذوه . لا . ان التراث الايراني الذي يعود الى الحيط اباه الذي عاش فيه ابن سينا ، كا نعرفه ، هو الذي يرجع اليه ابن طفيل . إلا ان حي ابن يقظان ، عند ابن طفيل ، لا يمثل العقل الفعال ، بل يمثل و المتوحد ، كا دار في خلد ابن باجة ، الذي يذهب بهذه الفكرة الى حدها الاقصى . ان قصة ابن طفيل عمل شخصي اصيل ؛ وليس توسيعاً بسيطاً ، على الاطلاق ، لقصة ابن سينا .

أما اسما الشخصين الآخرين فناشىء عن قصة ابن سينا ﴿ سلامان وأبسال ﴾ وقد ظهرت ، من جهة ، قصة ﴿ هرمسية ﴾ بهذا العنوان نقلت عن اليونانية ؛ وهي الترجمة التي توسّع بها الشاعر ﴿ جامي ﴾ ( المتوني عام ١٤٩٨ ﴿ ١٤٩٢ م )

في ملحمة صوفية طويلة كتبهما بالفارسية . كا ظهرت ، من ناحية الخرى ، قصة ابن سينا التي لا نعرفها إلا من خلال النصوص ، والخلاصة التي أوجزها بها نصير الدين الطوسي (المتوفي عام ٢٧٢ ه / ١٢٧٤ م) . واننا نعرف ايضاً كا يقول ابن سينا بالحرف الواحد و ان سلامان يمثلك انت [ أيها القارىء ] في حين ان و ابسال » يمثل ما توصلت اليه من المعارف الصوفية » . او كا يفسر نصير الطوسي ذلك بقوله أنها وجها النفس : سلامان هو العقل العملي ، ولسوف نرى ان ابن طفيل ، من جهته ، قسد قصد هذا المعنى الأخير بالذات .

٣ – تدور حوادث قصة ابن طفيل الفلسفية ، على العموم ، في جزىرتين. يميش على احدى هاتين الجزيرتين مجتمع انساني له شرائعه وتقاليده الخاصة ؛ وعلى الآخري يعيش رجل ﴿ متوحد ، ' بلـــغ من الكمال الروحي أقصى درجاته ، بعيداً عن كل محيط اجتماعي ، ودون ان يكون له مملم بشري يمدّ مكرهين ، قانوناً يضاف على ذواتهم من خارج ، وعقيدة دينيــة ، تنحصر طريقة تعبيرها في مستوى العالم المحسوس. الا ان رجلين يتازان من بينهم هما « سلامان » و « أبسال » ( جرياً على مضمون معظم المخطوطات ، ومن بينها مخطوطة ابن طفيل نفسه ، وجدنا انـــه من الاولى ان يقال ﴿ أَبِسَالَ ﴾ لا ﴿ آسال › ) . نقول ان هذن الرجلين يسموان في وجدانهما الى مقام رفيع . فتكيّف سلامان ، وهو ذو الفكر العملي ، الاجتماعي ، حسب مقتضيات العقيدة الشعبية ، وتدبّر أمره في ادارة شؤون العامة . أما أبسال ، وهو ذو طبع تأملي صوفي ، فانه لم يستطع ان يتكيف [حسب مقتضيات الشريعة] ( ونجد هنا ما يذكسّر بقصة ابن سينا ) . واذ وجد أبسال نفسه معزولًا في بلده ، قرَّر ان يهاجر الى الجزيرة المقابلة ، وهي في اعتقاده خالية من البشر، علَّه يتمكن من الانصراف الى حياة التأمل والرياضة الروحمة .

في الواقع ان هذه الجزيرة كان يسكنها ﴿ مَنُوحِد ﴾ يدعى حي بن يقظان. الذاتي من مادة قد نفخ العقل الفعال فيها قوة روحية من عنده ؛ واما ارـــ يكون قد أُلقيَ في اليم طفلًا ، فتقاذفه الموج الى شاطى. الجزيرة . وفي كل الحالين فقد قامت غزالة من غزلان الجزيرة ، بالاعتناء به فأرضعته وربت. ؛ وهي هنا مثال ُ حي لذلك التماطف الذي يجمع بين المخلوقات الحية جميمًا . ثم ابتدأت بعد ذلك عملية في التعليم عجيبة ، ليس فيها معلم ظاهر ، مقسّمة الى أسابيع من السنين . وينتقل حي بموجبها ، كل سبع سنوات، الى درجة من المعارف أرقى وأرفع حتى يصل في النهاية الى نضج الفيلسوف الكامل . ( هذا عرض للقصة ؛ غاية في الايحاز ) . يصف لنا ابن طفل كنف يكتسب ه المتوحد ، المبادىء الاولى في علوم الطبيعة وكيف يميّز بين الصورة والمادة، وكيف يرقى ، من ثم ، بتفكيره ، انطلاقًا من المعرف الحسة الى اعتــاب العالم الروحاني ؛ ويتساءل إنَّان تأمله للأفلاك حول أزلية العالم ؛ فيهندى الى وجوب وجود الصانع ؛ ثم يمكف الى طبيعة عقله الخاص ، وأحوال هــذا العقل ، فيتفكر به ، فيعي الجوهر الحقيقي للانسان ومعينه الذي لا ينضب؛ التشبُّه بالله ، ان لا يدع بقاءً الا للفكر وحده ، فيقوده ذلك ، تباعاً ، من نتمجة الى نتمجة حتى الوصول الى حالة يعجز التعبير عن وصفها ، وفي تلك الحالة يرى النجلي الالهي الشامل . و ﴿ المتوحد ﴾ يرى الظهور الالهي متلالنًا في عقول أكثر الافلاك سمواً ، ثم يأخذ [ نوره ] بالتضاؤل كلما زاد الانحدار في دركات العالم ، حتى فلــك ما دون القمر . وأخيراً يغوص ( المتوحد ، في أعماق نفسه فيرى عدداً من الجواهر الفردية المشابهة لجوهره أحاط ببعضها النور والصفاء ، وغرق بعضها الآخر في بحران من الظلام والشقاء .

إ - عند خروج ( المتوحد ) من حالة النوله في الحق هذه ، وبعد مضي الله عند عند عند المتوحد )

سبع أسابيع من السنين ، أي تسعا وأربعين عاماً اشرف معها على عامه الخسين، التقى به أبسال في الجزيرة . كان اللقاء الاول على شيء من الصحوبة، والحذر المتبادل . ولكن أبسال توصل الى اتقان لغة حي (۱) ، وها هما يهتديان معا الى امر شديد الغرابة : لقد وجد أبسال ان كل ما تعلمه عن اصول العقيدة الدينية في جزيرة البشر ، يعرفه حي ، الفيلسوف المتوحد ، معرفة اكثر صفاء وكالا وقد هداه العقل الفعال الى ذلك . واكتشف أبسال كذلك ماهية الرمز وان العقيدة ما هي الا رمز لحقيقة روحية، لا يجد البشر اليها سبيلا ، اللهم الا من وراء حجاب ، ذلك أن المعاينة الجو انية عند البشر ، عاجزة عن ذلك، سواء بسبب التفاتهم وتعلقهم بالعالم المادي المحسوس او بسبب العادات الاجتاعية .

ثم إن حياً عندما علم ان في الجزيرة المقابلة بشراً يعيشون في مهامه الجهل الروحي ، صار لديمه رغبة شريفة في ان يذهب اليهم ويكشف لهم أسرار الحقيقة . فاستقل المتوحدان باخرة كانت قد اقتربت من الشاطىء اتفاقاً ، ونزلا في الجزيرة التي كان يقطنها أبسال . فاستقبلها اهلها ، في بادىء الأمر ، محفاوة وإكرام ، ولكن و المتوحدين ، بدءا يلاحظان انمه كلما تعمقا في الشرح الفلسفي ، اخذ النفور يحل محل الصداقة . ثم تحول النفور الى عداوة شديدة ، وما ذلك الالقصور عند القوم ونقص في فطرتهم . وفي مقابل ذلك

<sup>(</sup>۱) يقول الاستاذ كوربان ان أبسال توصل الى انقان لغة حي في حين ان ابن طفيل يذكر : « ولما رأى آسال ايضاً انه لا يتكلم ، أمن من غوائله عل دينه ، ورجا ان يعلمه الكملام والعسلم والدين ؛ فيكون له بذلك اعظم اجر وزلفى عند الله . فشرع آسال في تعليمه الكلام اولاً بأن كان يشير له الى اعيان الموجودات ، وينطق بأسمائها ويكور ذلك عليه ... » .

فيكون آسال قد علم حياً الكلام ، ولم يتعلم هو لغة حي (كا يقول الاستاذ كوربان ولسنا ندري الى أي مرجع يستند في قوله ) ، ( انظر وسالة «حي بن يقظان » المطبعة الكاثوليكية ص ٩٢ ) ·

ادرك الصديقان • بدورهما ، ان الجمتمع البشري مستعصي الشفاء ؛ فعادا الى جزيرتيهما وعرفا عند ذلك ، بالتجربة ، ان الكمال وبالتالي السعادة ، لا يجد اليهما سبيلا الا نفر قليل اولئك هم الذين توفرت لديهم قوة التخلي والإعراض.

اختلفت الآراء حول مغزى قصة ابن طفيل وغايته البغيدة من ورائها. ولا بجال هنا لإحصائها جميعا ، اذ أن من خاصة الرمز ان يتضمن معينا من المعاني لا ينضب ، ولكل قارى، ان يستخلص منه حقيقته . ومع ذلك فمن الخطأ ان ينظر الى كتاب وحي بن يقظان ، وكأنه قصة من نوع قصة وروبنسون كروزو ، إذ ان كل حادث من حوادث الرواية مها كان عرضيا وخارجيا يجب ان يؤخذ على الصعيد الروحي . فالأمر يتعلق بسيرة حياة الفيلسوف شخصيا ، وان ما يرمي اليه ابن طفيل يتفق مع غاية ابن سينا والفلاسفة [ الذين عاشوا في اسبانيا ] . ان التربية التي تقود الى وعي تام للأشياء ليست من عمل معلم بشري خارجي ، انها إشراق من العقل الفعال ، ولكن هذا العقل لا ينير نفس الفيلسوف الا اذا تخلص هذا من مجمل المطامح ولكن هذا البعقل لا ينير نفس الفيلسوف الا اذا تخلص هذا من مجمل المطامح في خلد ابن باجة ، نقول عيشة المتوحد لأن المغزى الأخير من قصة ابن طفيل هو التالي : يمكن للفيلسوف ان يفهم الرجل المتدين ، ولكن العكس لا يصع ؟ الرجل المتدين ، ولكن العكس لا يصع ؟ الرجل المتدين ، ولكن العكس لا يصع ؟ الرجل المتدين ، وحسب ، لا يتسنى له ان يفهم الفيلسوف .

من هنا قسم ابن رشد الناس الى أصناف فكرية ثلاثة : ( أصحاب الجدل القساطع ، وأصحاب الجدل المحتمل ، وأصحاب الموعظة ) . ولكن هل تعني عودة حي بن يقظان وأبسال الى جزيرتها ان الحلاف بين الفلسفة والعقيدة الدينية ، في الاسلام ، مستعصي الشفاء ، ولا نحرج له ؟ ربما كانت العادة ان ينظر الى فلسفة ابن رشد على أنها الكلمة الأخيرة في الفلسفة عند الاسلام . ولكن ذلك كله ، مساهو الاقسم ضئيل في حقل الفلسفة الاسلامية . ولكي نام بأطرافها جميعاً ونفهم ما سوف يكون من أمر مستقبلها ، علينا ان نرجع

الى ما أشرنا اليه في بداية هذا الكتاب ( الفصل الثاني ) ، نعني التشيع والفلسفة النبوية .

#### ٣ ـ ابن رشد والرشدية

1 — يتبادر الى الذهن عند ذكر اسم و ابن رشد ، كنك الشخصية القوية ، وذلك الفيلسوف الفنة الذي سمع عنه العالم الغربي قاطبة القليل او الكثير ولكن المشكلة ، في هذا الأمر ، هي ان النظرة الغربية لم تكن واسعة الأفق ؛ وذلك ان القوم ، كما أعربنا عن أسفنا لذلك آنفا ، قد درجوا على النقل والترديد بأن و ابن رشد ، كان أبرز اسم ، وأبرع ممثل لما يسمى به والفلسفة العربية ، وان هذه الفلسفة بلغت معه ذروتها ثم انقضى أمرها عندما قضى الرجل . ولقد غرب عن بالهم ، والأمر كذلك ، ما كان مجدث في الشرق ، حيث مرت مؤلفات ابن رشد دون أثر ملحوظ . فلا دار في خلد و نصير الطوسي ، او و مير داماد ، او وهادي السبزوري، ما تعلقه تواريخ الفلسفة عندنا من أهمية ومعنى على ذلك النقاش الجدلي الذي دار بين الغزالي وابن رشد . بل اننا اذا ما أرضحنا لهم ذلك ، لأثار الامر دهشتهم ، كما يشير دهشة خلتفهم اليوم .

ولد ابر الوليد محمد بن محمود المعروف بابن رشد في قرطبة سنة ٥٢٠ ه / 
١١٢٦ م ( وقد محرف عند اللاتن باسم و أفرويس » ) . كان جده وأبوه من 
مشاهير القضاة ، تبو أكل منها مركز و قاضي القضاة » ، وكان لهما شأن في 
ميدان السياسة ؛ كل ذلك قيض لابن رشد ان يتلقى ثقافة كاملة في الإلهيات 
والفقه والشعر والطب والرياضيات والفلك والفلسفة . ثم انتقل ابو الوليد الى 
ومراكش ، عام ٥٤٥ ه / ١١٥٣ م ، وغدا في عام ٥٥٥ ه / ١١٦٩ م قاضيا 
على أشبيلية ، وأنهى في هذه السنة نفسها وكتاب الحيوان ، و و شرح أوسط 
لكتاب الطبيعيات » ؛ واتصفت هذه الفترة من حياته بوفرة الإنتساج ؛ ثم

أنهى عام ٥٧٠ ه / ١١٧٤م ( الجوامع في الخطابة ، و ( في ما بعد الطبيعة )، وأصابه داء خطير ، ما لبث ان أبل منه ، واضطر مجكم وظائفه ان يستأنف حلته وترحاله ، فعاد الى مراكش سنة ٧٤ ه م / ١١٧٨ م ، وألت في تلك السنة ( مقسالة في الجرم السماوي ، ترجمت فيا بعد الى اللاتينية بعنوان السنة ( مقسالة في الجرم السماوي ، ترجمت فيا بعد الى اللاتينية بعنوان وسنة ، أمير الموحدين ، طبيا خاصاً له عام ٥٧٨ ه / ١١٩٢ م ( وكان ابن طفيل قد قد ممه الله ) ، ثم بو أه مركز قاضي قرطبة . ولقسد نعم ابن رشد بالحظوة نفسها لدى أبي يرسف يعقوب المنصور الذي خلف أبا يعقوب .

وبالرغم من ان ابن رشد كان يراعي أحكام الشريعة ، في تلك الفترة ، على نحوها الظاهر ، فان آراءه الفلسفية ما عسمت ان أثارت ربية الفقهاء والقيمين على أمور الشرع . ويظهر ان ابن رشد ، وقد تقدمت به السن ، قد اعتزل الشؤون العامة لينصرف كلياً الى أعاله الفلسفية . لكن أعداءه نجحوا فيالنيل من مكانته في عين المنصور الذي كان قد أحاطه بوافر تقديره لدى مروره في قرطبة عام ١١٩٥ م . فبنت العيون حول ابن رشد ، وفرض عليه ان يقيم في قرية د أليسانة ، قرب قرطبة ، حيث تمرض لتعدير الحافظين وهجائهم و تهجياتهم ، فقهاءاً كان هؤلاء أم رعاعاً. واذا ما ثبت ان المنصور قد استدعاه الى د مراكش ، فان ذلك لم يكن لإعادة الاعتبار اليه ؛ إذ ان فيلسوفنا مات معزولاً عن الناس ، دون ان يرى الأندلس ثانية ، وكان ذلك في التاسع من صفر عام ٥٩٥ ه الموافق للعاشر من تشرين الاول عام ١٩٩٨ م وله من من صفر عام ٥٩٥ ه الموافق للعاشر من تشرين الاول عام ١٩٩٨ م وله من عربي ، مأتمه ، وكان قد تعرق اليه إبان شبابه ، وترك في تلك المنساسة عربي ، مأتمه ، وكان قد تعرق اليه إبان شبابه ، وترك في تلك المنساسة كتابات شجية .

٢ ــ أما آثار ابي الوليد فوافرة ، لا يمكننا ان نتكلم عنها هنا بالتفصيل.
 ترك شروحات لمعظم مؤلفات ارسطو ، إذ كان يبغي من حياته كفيلسوف ان

يبعث أفكار المعلم الاول على نحوها الحقيقي الذي فهمها عليه . حتى ان لبعض مؤلفات ارسطو سلسلة من شروحات ثلاثة : أكبر وأوسط وتلخيص (۱) . من هنا وصف (دانقي » لابن رشد به دالشارح الأكبر » . وينطلق ابن رشد ، في بعض الأحيان ، على سجيته فيتكلم باسمه الخاص، كما في ( تلخيص كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطاطاليس » . وفيا عدا شروحاته كتب ابن رشد عدداً آخر من المؤلفات ذات قيعة 'جلتى .

نذکر منها قبل کل شیء کتاب ( تهافت التهافت ) وهو کتاب ضخم رد" فيه على الانتقــادات التي سعى الغزالي من ورائهــا للقضاء على الفلسفة ، وهو الكتاب الذي أشرنا آنفا (الفصل الخامس، ٧) لماذا رأينا ان نترجمه بـ - Auto destruction de l'auto destruction . هذا الكتاب غدا سهل المنال حتى بالنسبة للفلاسفة غير الشرقمين،ويعود الفضل في ذلك الى ترجمة نقلها ﴿ سَمُونَ فان دن برغ ، وهي ترجمة غنية بالتعليقات التي توضح التفاصيل المستقاة من المراجم وما تتضمنه من ملابسات وكنايات . ويتبع ابن رشد ، في كتابه هذا ؛ نصوص الغزالي خطوة خطوة ؛ فيدحض أقواله على التوالي ؛ ويذهب في بعض الاحيان ، الى الاستشهاد بكتب اخرى من كتب الغزالي نفسه ، مبينًا له انه يوقع نفسه في تناقض فاضح . وعلى المرء ان يكون على قسط كبير من التفاؤل حتى يتكوّن لديه ، عند قراءة هــذا الكتاب ، اعتقاد بأن مواقف الفلاسفة والفقهاء الذين تعاقبوا وواجهوا نفس المشكلات ، لا تختلف فيما بينها الا من حيث التعبير ، في حين انهم متفقون جميعًا من حيث الجوهر. عدا هذا الكتابلا يسعنا ان نشير هنا الا الى بمض المقالات في الطبيعة جمعت ( في الطبعات اللاتينية ) بعنوان Sermo de substantia orbis ، ومقالتين

<sup>(</sup>۱) تقع شروح ابن رشد على ارسطو في ثلاث حلقات: أ) تفاسير ار شروح كبرى (رمعظمها توجد في ترجمات لاتينية في أثم مكتبات اوروبا ، الا ان أصولها العربية مفقودة ؛ ب) جوامع ار شروح وسطى ؛ ج) بلاخيص او شروح صغرى Paraphrase .

تدوران حول الموضوع الرئيسي الذي عالجــه فلاسفتنا ، وهو اتصال العقــل الفمال المفارق ( أي اللامادي ) بالعقل البشري ؛ ولابن رشد كتب ثلاثــــة تبحث بالتوفيق بين الحكة والشريعة .

واننا لنشير مع المستشرق ومونك والى انه اذا كان قد وصلنا من مؤلفات ابن رشد عدد لا بأس به ، فاننا ندين بذلك الى الفلاسفة اليهود . فقد كانت المخطوطات العربية نادرة جداً ، اذ ان تكالب والموحدين على محاربة الفلسفة وأهلها كان من شأنه ان يحول دون تكاثر هذه المخطوطات وانتشارها. مقابل ذلك قام العلماء الحاخامون في اسبانيا المسيحية وفي بروفنسيا مجمع هذه المخطوطات، فنقلوها الى العبرية ، بل انهم ذهبوا الى نقل الأصل العربي مجروف عبرية. اما والرشدية ، اللاتينية فتعود اصولها الى الترجمات اللاتينية السروحات ابن رشد على أرسطو ، وقد قام بها و مايكل سكوت ، أثناء اقامته في و باليرما ، على الارجح ، ( بين سني ١٢٢٨ و ١٢٣٥ ) ، وذلك بصفته منجماً في بلاط الامبراطوار و فردريك الثاني هو هانستوفن ، .

س - أما وقد ألحنا بايجاز الى هذه الدلالات ، فلنذكر ان الكلام عن ابن رشد ، من خلال بضعة أسطر ، امر مهيب وصعب ؛ لا سها بعد ان اتجهت معظم آراء المؤرخين ، على ما يبدو ، الى الاعتقاد بأن الرجل انما وجد المناخ الملائم له في حقل الخلاف المستحكم بين الحكة والشريعة. لقد جعل و رينان ، من ان ابن رشد مفكراً حراً قبل ورود السمع ؛ فكانت ردّة الفعل ان ذهبت بعضالدراسات الحديثة وغير الحديثة الى اظهار ابن رشد بمظهر المدافع عن القرآن ، لا بل الى جعله لاهوتيا ، دون ان يكلف اصحاب هده الدراسات انفسهم ، في أغلب الأحيان ، عناء قوضيح ما يعنونه ، على نحو دقيق ، بكلمة لاهوتي . ولسنا نكشف عن امر جديد اذا ما قلنا ان بعض المشكلات التي شغلت الديانة المسيحية ( بعد ان طرحت هذه المشكلات على أثم نقل المؤلفات العربية الى الملاتينية ) لا تحمل ، بالضرورة ، نفس المضمون أثر نقل المؤلفات العربية الى الملاتينية ) لا تحمل ، بالضرورة ، نفس المضمون

ونفس الشكل الذي تحمله في الاسلام ، وليس لهـا فيه ما يقابلها باحكام . فعلمينا ، قبل أي شيء ، ان نحدد ، على سبيل الدقة ، الكلمة العربيـة التي نضمها ، في هذه الظروف الراهنة ، مقابل كلمة Théologien ، دون ان يغرب عن ذهننا ان وضع الفيلسوف ـ اللاهوتي في الاسلام يتعرض ، في آن واحد، لسهولات وصعوبات تختلف عن تلك التي يتعرض لها الفيلسوف ـ اللاهوتي في المسيحية .

ان ما قصد اليه ابن رشد، في الواقع ، محدد بتمييزه الدقيق بين الأفكار. يكفي ان نعود الى ما ذكر في بداية دراستنا هذه ، حتى نلاحظ ان ابن رشد لم يكن ، في الاسلام ، اول من ذهب الى التأكيد بأن في كتاب الله المنزل على النبي ، معنى ظاهراً ومعنى باطناً او قل عدة معان باطنة . وان ابن رشد ، شأنه في ذلك شأن جميع الباطنيين ، لعلى يقين ثابت من ان كشف المعنى الباطني لأحكام الديانة وتعاليمها ، في غير أوانه ، واطلاع الجهلة والمستضعفين عليه ، لما يؤدي الى أسوأ المآسي النفسية والاجتاعية . على ان ابن رشد ، بالرغم من هذا التحفظ ، يعلم ان الأمر يتعلق دائماً بحقيقة واحدة بعينها ؟ بظهر على مستويات مختلفة من التأويل والادراك . واذاً ؟ لقد كان من الإفراط في الرأي ان يسبلابن رشد نفسه القول بوجود حقيقتين متعارضتين ؟ وان المذهب الشهير القائل بـ « حقيقة مزدوجة » كان ، بالفعل ، من نسج وان المذهب الشهير القائل بـ « حقيقة مزدوجة » كان ، بالفعل ، من نسج الرشدية اللاتينية السياسية .

وحتى نخلط ما بين هذا المذهب وبين الباطنية عند ابن رشد ، علينا ان نتجاهل كل ما يمت بصلة الى طبيعة تلكالعملية الذهنية السماة بـ « التأويل »؛ نعني ذلك التأويل الروحي ، الذي أشرنا اليه في مستهل هذه الدراسة على انه منهل من مناهل التأمل الفلسفي في الاسلام ( انظر الفصل الاول ، ١ ) . فالحقيقة الباطنة والحقيقة الظاهرة ليستا ، ابدأ ، حقيقتين متمارضتين . وعلى وجه أدق ، يمكننا ان نقول انه لا يمكن ان ندرس « التأويل ، الذي قال به

ابن رشد، ولا ان نقيتم هذا التأويل، دون ان نعلم كيف طبق هذا الموضوع عند ابن سينا مثلاً ، او عند السهروردي ، او في التصوف ، او في التشيع ولا سيا لدى الاسماعيلية بنوع خاص . ثمة امور مشتركة بين كلا الفريقين ، لا شك ؛ ولكن ثمة ايضاً اختلافات جذرية في تطبيق موضوع التأويل ، وهمذه الاختلافات هي بعينها ما يجعل وضع الفيلسوف ابن رشد ووضع الرشدية في المعرب مختلفاً عن وضع الباطنية في الاسلام الشرقي .

٤ - يبقى ان نعمد الى مقابلة تقنية مفصلة . فهي ، فما يتعلق بنقطة أساسية ، لا تفصح لنا عن دواعي النظام الفلكي عند ابن رشد وحسب ، بل تفصح لنا ايضاً عن نتائج هذا النظام من حيث انه ينتهي الى تقويض التراتب الثاني من ( عـلم الملائكة ، Angéologie السينوي ، نعني تراتب الملائكة او الأنفس الساوية . ان عالم الملائكة الساوية هذا ، او عالم الملكوت ، كان ؛ بالفعل ، وهذا ما يشدُّد عليه كل التراث الاشراقي ، عالماً للصور المفارقة التي تدركها ، على نحو خاص ، الخيَّلة النشيطة. انه العالم الذي تتحقق عن طريقه رؤى الأنبيـــا، والمتصوفين ، كما يتحقق معنى القيامة والمعاني العديدة للوحى القرآني ، تلك المعاني التي يتشابه قسم منها مع القسم الآخر . فاذا ما اضمحلَّ هذا العالم الوسيط ، فهاذا يحل بالولادة الجديدة للنفس التي يرتبط فيها هــــذا الحادث ، لا سما عند الاسماعيلية، بتطور النفس في ليل الرموز؟ لعل التأويل يستحمل الى عملمة تقنية محضة ؟ على كل حال ، ليس من الحكمة ان نتساءل حول ( عقلانية ) ابن رشد، مفترضين عنده مسبقاً وجود المعطيات التي يختص بها النزاع الداخلي في الفكر المسيحي . بل من المهم ان نمود لحل هذه القضية الى النص الذي هو وحده كفيل باعطائها معناها الحقيقي .

واذ كان ابن رشد يرمي الى احياء نظام في الفلكيات يتفق مع صلب الفكر الأرسطي ، فانه اخذ على ابن سينا ، من اجل ذلك بالذات ، ترسيمته الثلاثية التي تقيم أنفساً للأفلاك بين كلّ من العقل المحض المفارق والفلك الساوي

(انظر الفصل الخامس؛ إلى ان محرك كلّ من هذه الأفلاك لهو فضيلة الطاقة متناهية ، تكتسب قوة لامتناهية من جرّاء الشوق الذي يحركها ويشدها نحو كائن ما هو بجسم ، ولا بقوة حالة في جسم ، بسل هو عقل مفارق (لا في مادة) يحرك هذا الشوق على سبيل كونه العلمة الغائية . واذا كان بالامكان ، حسب رأي ابن رشد ، ان نطلق كلمة « نفس ، على هذه الطاقة الحرّكة ، على هذا الشوق الذي هو فعل تعقيلي محض ، فما ذلك الا من قبيل المجاز ، او من باب الاشتراك في التسمية ، ليس إلا . ان ما يعلمل هذا الانتقاد ، يكن في موقف ابن رشد الأساسي ، ذلك الموقف الممارض لمبدأ الفيض السينوي ؛ ولكل فكرة تقول بصدور المقول ، تباعاً ، عن الواحد . الذبارغم من كل شيء ، فهناك تقارب بسين فكرة الفيض وفكرة الخلق ؛ ولكن فكرة الخلق هذا من نكل شيء ، فهناك تقارب بسين فكرة الفيض وفكرة الخلق ؛ ولكن فكرة الخلق هذه ، لا يعقل ان بأخذ بهسا فيلسوف مشائي دقيق الملاحظة ؛ واذن فليس ثمة من علة خالقة ، بالنسبة المه .

• – واذا كان التراتب في نظام الفلك امراً واقعاً ، فذلك مرده الى ان محرك كل فلك من الافلاك لا يحدوه الشوق الى العقل الخاص بسمائه وحسب ، بل انه يشتاق كذلك الى العقل الأعظم . واذن ، يمكن ان نقول عن هذا الاخير انه العلة ، لا بمعنى انه علة فيضية ، ابداً ، بل بمعنى ان و الأمر الذي يدرك ، هو علة لمن و يدرك ، أي انه علة غائية . وكما ان كل جوهر ، يدرك ، هو علة لمن و يحرد ، بهذا المعنى الذي ذكرنا ، علة لعدد من عاقل او معقول ، يمكنه ان يكون ، بهذا المعنى الذي ذكرنا ، علة لعدد من الكائنات – اذ ان كلا من هذه الكائنات يدركه على هواه – كذلك يمكنان تكون حال الحرك الاول ؛ ذلك ان كلا من الأفلاك ، تباعاً من سماء الى سماء ، يدركه على نحو مختلف ، أي على طريقته الخاصة . وهكذا ليس ثمة ، اذن ، من خلق ، ولا من فيض متتابع ؛ ان هو الا تزامن في بداية أزلية .

ه عن الواحد لا يصدر الا الواحد ، هـذا المبدأ الدقيق الذي يهيمن على ترسيمة ابن سينا الأفلوطينية غدا لا طائل تحته، بعد الآن ، فقد تخطاه الفكر

الرشدي واستغنى عنه (كما قو"ضنه من جهة اخرى ماورائيات الأنوار ؛ عند السهروردي ، تلك التي أفاد منها نصير الطوسي في نفس المنى ) . كذلك يرد" ابن رشد فكرة ابن سينا التي تجعل من العقل الفعال ورواهباً للصور ، ذلك ان الصور ليست مجعائق مثالية مفارقة لمادتها ؛ وليس العقل الفعال هو من مجلتها في المادة ؛ بل ان المادة تحتوي بالقوة ، على هنده الصور التي لا يحصرها عد" ؛ وهذه الصور حالة بها ، كامنة فيها (في هنده المرة ، يكاد يكون موقف ابن رشد على طرفي نقيض مع موقف السهروردي ) .

٣ - اما وقد يطل الأخذ بمدأ ﴿ الأنفسِ السَّاوِيةِ ﴾ ( أو نفس الأفلاك ) فماذا سوف يكون من أمر المبدأ الذي كان مرتكزاً لعسلم الإناسة عند ان سننا : المقابلة بين انفس الأفلاك والنفس البشرية ؟ المقابلة بين علاقــــة النفس العشرية بالعقل الملائكي الفعـــال ، من جهة ، وبين علاقة كلَّ من د أنفس الأفلاك ، بالعقل الذي يحركهـا شوقها اليه ، من جهة اخرى ؟ وكيف نظل مَكنة ، والحالة هذه ، تلك الرحلة نحو عالم الشرق بصحبة حي بن يقظان ؟ لا بد هنا ايضاً من الرجوع الى المواقف الخيارية الأساسية . فابن رشد يوافق الاسكندر الافروديسي على القول بمبدأ العقــل المفارق ؛ ولكنه يرفض ، على عكس هــذا الاخير ، ان بكون العقل البشري الهيولاني مجرد قابليــة ، او استعداد، يرتبط امره بأمر البنية العضوية. لهذا كان من شأن هاتين المدرستين، الرشدية والاسكندرية ، ان تتقاسما أفكار أولى الألباب في الغرب. وكأت الاولى تمثل النزعة الدينية ، والثانية النزعة الملحدة. ولقد تمرَّض ابن رشد ، بسبب اخذه بأولى هذين المبدأين ، الى الكثير من الشتائم ( وهو الفيلسوف المشائي 1 ) من قِبل معارضي الأفلاطونية من رجال النهضة ( كـ د جورج فَالًّا ﴾ و ﴿ بُومَبُونَازِي ﴾ ) . ولكن؛ في نهاية الأمر ؛ ألم يتابع هؤلاء الموقف الممارض الذي نادي به د دنز سكوت ، برفضه ان يكون العقل الفعال جوهراً مفارقاً ، إلهياً ، خالداً بوسعه ان يتصل بنا عن طريق المخيلة ؟ وبتعبير

أشمل ، ألم يتابع مؤلاء الموقف الممارض للسينوية اللاتينية ومبدئها في العقل الغمال .

ومن جهة اخرى ، فان هذا المقل البشري الذي هو بالقوة ، والذي يؤكد ابن رشد ، خلافاً للاسكندر الافروديسي ، على استقلاله عن البنية المضوية ، ما هو ، مع ذلك ، بعقل الشخص الفردي . فلا يبقى لهذا الأخير ، والحالة هذه ، الا القابلية او الاستعداد لتقبل المعقولات ؛ وهو استعداد يضمحل باضمحلال الجسد. وبينا يذهب والملا صدرا الشيرازي ، ، مثلا ؛ وهو السينوي الاشراقي ، الى التأكيد باصرار وعنف ، على ان مبدأ الفردانية هو في الصورة ، عيل ابن رشد الى ان المادة هي عينها مبدأ الفردانية . وعليه فالفردي يتوحد ذاتياً مع الفاسد ، والخلود لا يمكن ان يكون الا في نفس الجنس . كل ما يمكننا قوله ، هو ان هناك خاوداً في الفردي ، ولكن ما في هذا الفردي من وليس المفرد ،

نعلم انه لم يبق متصوف غنوصي في الاسلام إلا وأمعن التأمل والنظر في تلك الآية القرآنية حيث قال موسى لربه و رب أرني أنظر اليك ، فلم يحيظ الا بهذا الجواب : ولن ترني ، ولكن انظر الى هذا الجبل فان استقر مكانه فسوف تراني ؛ فلما تجلتى ربه للجبل جعله دكا وخر موسى صعقا ، ( سورة الأعراف ، آية ١٣٩ ) . وما من تأويل ، لهذه الآية ، أبلغ من تأويل ابن رشد ، ذلك التأويل الذي استخلصه و موسى الغربوني ، ( عند شرحه للنص العبري من كتاب ابن رشد حول امكانية الاتصال بالمقل الفعال ) : العقل الذي بالقوة عند الانسان لا إمكانية لديه ، بالأصل ، على ادراك العقل الفعال؛ بل عليه ان يصبح عقلاً بالفعل ؛ عندها فقط يصح القول : و سوف تراني ، ولكن في هذا الاتصال، ليس ثمة الا العقل الفعال يدرك نفسه بنفسه متجزئاً، وهذا أن ينفس بشرية ، كا يتجزأ الضوء في جسم من الاجسام . وهذا

الاتصال يدل على اضمحلال المقل المنفعل ( تماماً كما اضمحل جبل موسى ) إ وهو ليس بضمان أو عهد للبقاء الفردي في وجود آخر . أن هذا لما يبعدنا كل البعد عن السينوية حيث يكن العهد الباقي للفردية الروحية في وعيها لذاتها ، ذلك الوعي الذي تتجع في بلوغه باتصالها بالمقل الفعال .

## انتقسال

١ – بينا كانت السينوية ، لمدة وجيزة في الغرب ، وحق أيامنا هذه في الوان ، تنزع الى إعطاء أينع الثمر في الحياة الصوفية ، كانت الرشدية اللانيلية تنتهي الى الرشدية السياسية مع ، جان دي جاندان ، ومع ، مارسيل دي بادو ، ( في القرن الرابع عشر م ) . من هذه الوجهة بالذات يمكن ان يؤخذ ابن سينا وابن رشد كرمزين للقدرين الروحيين اللذين كان أحدها ينتظر الشرق والآخر ينتظر الغرب ، دون ان يعزى اختلاف هذين القدرين الى ابن رشد وحده .

لقد رأينا كيف ذهب ابو البركات البغدادي بالغنوصية السينوية الى أبعد حدودها ، بقوله ان لكل فرد ، او على الأقل لكل مجموعة من الأفراد تؤلف أسرة روحية ، عقلا فعالاً خاصاً ذا كيان روحي مفارق . وقد أشرنا آنفا الى ان الحلول التي أعطيت لمشكلة العقل الفعال هي ذات معاني بليغة . فعندما يجعل القديس توما الأكويني ، مثلا ، لكل فرد عقلا فعالاً ، دون ان يجعل من هذا العقل جوهراً روحياً مفارقاً ، فإنه بذلك يقطع صلة الفرد المباشرة بالعالم الألهي ، تلك الصلة التي اعتمدها المذهب السينوي في العقل الفعال المالم الألهي ، تلك الصلة التي اعتمدها المذهب السينوي في العقل الفعال المقائل فاتياً مع الروح القدس او ملاك الوحي . وما ان تنقطع هذه الصلة ، فتقيم نوعاً من استقلال الفردية الروحية دون اللجوء الى واسطة دنيوية ، حتى فتقان وتدبره الخاص.

وعوضاً عن ان تحمل هذه المبادىء الدينية معنى الحرية بوصفها تعليماً فردياً في جوهره ، فانها ، لاصطباغها بالصبغة الاجتاعية ، تغدو عرضة لتمرد العقل والنفس . وبما قد يحدث ان هذه المبادىء الدينية ، مسا ان تتسم بالطابع الاجتاعي، حتى تفقد صفتها الدينية ، فتنحرف عن مذهب التوحيد الى مذهب وحدة الوجود ، وعن فكرة التجسد الالهي الى فكرة التجسد الاجتاعي . واذن ، علينا ، وبالأخص هنا ، ان نتنبة الى الفروق بين كل ذلك .

فاذا صح ان 'نلح على ان الديانة الاسلامية خالية من أعضاء وسلطة دينية عليا ، فان ذلك يعود الى انها لا تستطيع ان تنقل الفكرة او الشيء الى المجتمع العلماني الذي يعقبها 'كما يحدث في التيار المحافظ العلماني حيث تحل و الانحرافية ، محل و الهرطقة ، . اما في المسيحية فقد كانت الفلسفة هي التي قادت الصراع ضد و السلطة الدينية العليا ، 'التي قد تكون هيئات للدفاع عن نفسها سلاحاً ماضياً صرعان ما ينقلب عليها . مقابل ذلك ' ليست الرشدية السياسية ولا شيئا على نحوها ، هي التي 'بقد"ر لها ان تقتاد الروحانيين في الاسلام الى التخلص من وطأة التيار المحافظ ومن وطأة اهل المتشبّشين بالشريعة ' بل ذلك المنحى التأويلي الذي علينا ان نحلل كل ما يتضمنه في السلطنية الاسلامية عامة ' حتى نتمكن من تحديد ما يقابله في الغرب .

٢ — يقول ابن رشد: ﴿ أَيهَا النَّاسِ ﴾ أنا لا أُجزم ان ما تسمونه بالعلم الالهي علم خاطى ، ولكنني أقول انني عارف بالعلم الانساني » . وقد أمكن للبمض ، لدى استشهادهم بهذه العبارة ، ان يجزموا بأنها تتضمن كل فكر الرجل . و ﴿ ان الانسانية الحديثة التي انبثقت عن عصر النهضة ، من هناكان انبثاقها » ( قادري ) . نقول ربما . وفي هذه الحالة يصح القول بأن غة أمراً انقضى بانقضاء ابن رشد ، وهو أمر لا يمكن له ان يعيش بعد ذلك في الاسلام ، ولكنه 'قيض له ان يوجه الفكر الاوروبي ، وهذا الامر هو تلك الرشدية اللاتينية التي تلخص كل ما كان يسمى حتى الآن بالمروبة

Arabisme . ( وهذا التعبير « العروبة ، يتخذ اليوم معنى جديداً ) . مقابل ذلك ، اذا كان مجال المشائبة الرشدية قد انتهى أمر. في الاسلام الغربي ، فان التأمل الفلسفي ما زال أمامه مجـــال فسيح في الشرق ، لا سيا في ايران . من هنا انه اذا كأن النهج الذي اتسُّبعه الجهد التأملي حتى أيامنا هذه ، ونعني الحكة الالهية؛ يستحق ان يحمل اسم « تيوصوفيا » Théosophie ؛ معنى واشتفاقاً ؛ فما ذلك الا لكون البعض قد تجاهل ما فيالحكة الالهية من علمانية ميتافيزيقية تؤدى الى فصل اللاهوت بما هو لاهوت ، عن الفلسفة بما هي كذلك . وانمسا قامت بهذا الفصل ، في الغرب ، الفلسفة المدرسية نفسها . ومن جهة اخرى ، كا يتبيّن لنا ذلك من خلال كل هــذه الصفحات ، فان النظرة الأساسة التي تهم فلاسفتنا ليست نظرة أخلاقية ناجمة عن السنن الاجتماعية بمفسدار ما مي فكرة الكمال الروحي ؛ وهذه لا يمكن للفرد ان يبلغها باتتباعه الممنى الأفقى لأمور السياسة والاجتاع ، بل باتتباعه للمعنى الممودي الذي يربطه بسلسة المراتب السامية ، تلك المراتب التي تشكِّل الضان الأكبر لمصيره الشخصي . لهذا يبقى « تدبير المتوحد ، ) الذي استقاه ابن باجة من الفارابي ، بعيداً كل البعد عن الرشدية السياسية اللاتينية .

٣ - واننا إذ نتوقف في هذا القسم الاول من دراستنا عند موت ابن رشد، فان ذلك لا يعني أننا على اتفياق مع التقسيم الذي يذهب اليه عادة تاريخ الفلسفة الغربية ، حيث ينظر الى القرن الخامس عشر على أنه نقطة التحول الحاسمة . فهذا التقسيم المألوف لدى الغرب لا يمكن نقله الى تقويم المصر الاسلامي . ان حالة الامور ، كا تركناها في نهاية القرن السادس للهجرة الثاني عشر للميلاد ، تتصف من جهة بموت ابن رشد ، في العالم الاسلامي الغربي (عام ٥٩٥ هم / ١١٩٩ م ) ، ومن جهة ثانية ، بموت السهروردي في الشرق (عام ٥٩٥ هم / ١١٩٩ م ) . ولكن في ذلك الوقت كان ابن عربي قد برز على المسرح ، ولسوف يكون لأعماله الضخمة أثر بيّن قاطع . لهمذا تشير على المسرات العشر الأخيرة من القرن الثاني عشر الميلادي الى ابتداء خط يتشعّب السنوات العشر الأخيرة من القرن الثاني عشر الميلادي الى ابتداء خط يتشعّب

الى فرعين، فينشأ عن الفرع الاول مدرستا الاسكندرية والرشدية في الغرب المسيحي ، وينشأ عن الفرع الشاني ، في الشرق الاسلامي ولا سيا في ايران ، حكمة الأنوار الالهيسة مع السهروردي ، وهو الذي امتزج تأثيره بتأثير ابن عربي ولا يزال يفعل فعل حتى اليوم . ولا شيء يستدعي ، هنا ، أمراً من قبيل و التومستية ، سواء حكم على هذه انها من قبيل الفوز او من قبيل الفشل.

وبمقدار ما يصح تصنيف التمارض بين الغزالي وابن رشد على انه تمارض بين الفلسفة القلبية والفلسفة التأملية البحتة (مع أخذنا بعين الاعتبار ان ما يقابل كلمة وعقل العربية ليست Ratio ولكن Intellectus او Noûs ) ، فلا يمكن ان نتجاوز هذا التمارض ، في كل حال ، الا بواسطة امر لا يتنكر لا للفلسفة ولا للتجربة الروحية الصوفية . وهذا ما هو عليه ، كا رأينا ، مذهب السهروردي في جوهره . فلا نقولن انه أراد ان يتجاوز تنازع الغزالي – ابن سينا ، ولا تنازع الغزالي – ابن رشد ؛ فالمشكلة لا تطرح بشكلها القاطع هذا ؛ على نحو ما هو عليه تنازع وكانت – ارسطوه ، الا في نظر المدقت الغربي ؛ اما السهروردي ، شأنه في ذلك شأن المفكرين الايرانيين جلة ، فهو خارج نطاق هذا التنازع . ولقد أشرنا آنفاً ، كيف سبق السهرودي بزهاء ثلاثة قرون ، مراد الفيلسوف البيزنطي الكبير و جميست بليتون » ، عدما جم بين افلاطون وزرادشت .

٤ - لقد ألحنا آنفاً الى وجود ابن عربي أثناء الاحتفاء بنقل رفات ابن رشد الى قرطبة ؟ وانه ترك في ذلك ذكرى مؤثرة . فقد محل يومذاك نعش ابن رشد على طرف من الدابة ، ووضعت قبالته على الطرف الآخر ، حزمة من كتبه . وحزمة من الكتب توازن جثته » . في سبيل ادراك معنى الحياة التأملية والعلمية في الشرق الاسلامي التقليدي، لا يجب ان تغرب عن الأذهان هذه الصورة ، على شكل رمز معاكس لمقصده ولاختياره ترى فيه إشارة الى و علم إلحي » يقهر الموت .

وانه لمن المؤسف حقاً ان تغيب الفلسفة الاسلامية كل هذه المدة عن تواريخ الفلسفة العامة عندنا ، او ان تكون على الأقل قد 'بحثت في هذه التواريخ ، في أغلب الاحيان ، على نحو ما فهمه المدرسيون اللاتين من هذه الفلسفة . وكا ذكرنا في مستهل هذا الكتاب فانه يبقى علينا ، لإنهاء هذه الدراسة ان نأخذ بعين الاعتبار مرحلتين : تقودنا الاولى ، خلال و ميتافيزيقية النصوف ، منذ ابن عربي حتى النهضة الصفوية في ايران ، وتقودنا الاخرى منذ تلك النهضة حتى أيامنا هذه . وكل ذلك مما يدفعنا الى ان نسأل أنفسنا هذا السؤال: ماذا يكون من امر مستقبل الميتافيزيقا التقليدية في العالم الاسلامي ؟ ومن ثم ماذا يحمل هذه الميتافيزيقا من معنى بالنسبة للعالم ؟

ان مثال الفلسفة النبوية الذي أشرة الى خطوطه العريضة في بداية كتابنا، جملنا نستشف المعنى الذي تحسن نسبته الى ذلك الواقع الذي يجعل الانطلاقة الفكرية الكبرى نشأت عبر التشيع الاسلامي ، لا عبر غيره ، ثم امتدت جدورها في ايران منذ العهد الصفوي . فاذا جاز ان نسأل مثال الفلسفة هذا عن امر مستقبله فانما يجوز ذلك بوصفه شاهداً وحسب . ولكن هذا الشاهد بالذات هو الذي لم تطلب تواريخ الفلسفة عندنا سماع شهادته حتى الآن . وهو من شأنه ان يرشدنا الى استجلاه السبب في ان ما حدث في الغرب منذ القرن الثالث عشر ، لم يحدث عنده ، مع انده هو ايضاً ، كا نفخر لحن بأن نكون ، وليد التوراة والحكة الاغربقيدة . فاذا تمثلنا علما قادراً على استجلاء لا حدود له ، ولكنه يقتضي كفدية عن ذلك ، تحمل الأزمة المخيفة لكل فلسفة ، واضمحلال الشخص البشري ، وتقبله للعدم ، فهل يزن هذا العلم ، حيال ذلك الشاهد ، اكثر من و حزمة وتقبله للعدم ، فهل يزن هذا العلم ، حيال ذلك الشاهد ، اكثر من و حزمة كتب توازن جثة ، ؟

## فهرس

| صفحة |                                                |
|------|------------------------------------------------|
| ٥    | كلمة وحقيقة للأمير عارف تامر                   |
| Y    | تصدير للأمام موسى الصدر                        |
| 71   | مقدمة المؤلف                                   |
|      | القسم الأول                                    |
|      | منذ الأصول ختى وفاة ابن رشد                    |
| ٣٨   | الفصل الأول ؛ ينابيع التأمل الفلسفي في الاسلام |
| 84   | ١ – التأمل الروحي للقرآن                       |
| ٥٥   | ۲ ــ الترجمات                                  |
| ٦٦   | الفصل الثاني : التشيُّع والفلسفة المنبوية      |
| 77   | ملاحظات أولية آ                                |
| ٧٦.  | أ _ التشيع الاثنا عشري                         |
|      | ۱ حقبه ومناهله ص ۷٦                            |
|      | ٧ النزعة الباطنية ص ٨٣                         |
|      | ٣ — علم النبوة 💎 🗠 ٨٦                          |
|      | ع - علم الإمامة ص ع ٩                          |
|      | ه علم العرفان ص ١٠٢                            |
|      | ٣ — التاريخ القدساني وما وراء التاريخ ص ١١٥    |
|      | ٧ — الايمام المستور والمعاد 💎 🛷 ١٣٤            |

| صفحة |                                                      |
|------|------------------------------------------------------|
| 127  | ب_ الاسماعيلية                                       |
|      | مراحلها رمصادرها ـ الاسماعيلية الاولى ص ١٣٢          |
| ١٤٠  | ١ ــ الاسماعيلية الفاطمية                            |
|      | ١ — جدلية التوحيد ص ١٤٠                              |
|      | ٧ — الفاجعة السهاوية ومولد الزمان ص ه ١٧             |
|      | ٣ ـــ الزمان الدرري : التاريخ القدساني والحدرد ص ١٤٨ |
|      | £ — علم الأمامة وعلم المماد  ص ٥٣ ١                  |
| 107  | ٣ – اسماعيلية أَلْمَوْت ،                            |
|      | ۱ — حقبها ومصادرها ص ۱ ه ۱                           |
|      | ٢ — مفهوم الأمام ص ١٦١                               |
|      | ٣ — علم الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦٤                 |
|      | ٤ ـــ الأسماعيلية والتصوف ص ١٦٧                      |
| 171  | الفصل الثالث : علم الكلام السني                      |
| 179  | ۲ ــ المعتزلة ب                                      |
|      | أ ــ المصادر والأصول ص ١٦٩                           |
|      | ب — مذهب الاعتزال مِن ١٧٥                            |
| ۱۸۰  | ٢ – أبو الحسن الأشعري                                |
|      | أ ـــ حياته ومؤلفاته ص ١٨٠                           |
|      | ب ـــ مذهب الأشمري ص ١٨٢                             |
| ۱۸۸  | ٣ - الأشعرية                                         |
|      | أ ـــ تطور مدرسة الأشعري ص ١٨٨                       |
|      | ب ـــ المذهب الذري ص ١٩١                             |
|      | ج — المقل والايمان ص ١٩٤                             |

| صفحة        |                                      |
|-------------|--------------------------------------|
| 7.9         | ٣ ــ موسوعة « اخوان الصفا ٤          |
| ۲۱۳         | ٤ الرازي طبيباً وفيلسوفاً            |
| ***         | ه – فلسفة اللغة                      |
| 777         | ٣ — البيروني                         |
| 279         | ٧ – الخوارزمي٧                       |
| 779         | ٨ – ان الهيثم٨                       |
| ۲۳۳         | » ـ شاهردان الرازي                   |
| ۲۳٤         | الفصل الخامس : الفلاسفة الهلــّينيون |
| 225         | استهلال                              |
| 240         | ١ – الكندي وتلاميذه                  |
| 711         | ٣ ــ الفارابي                        |
| ror         | ٣ – أبو الحسن العامري                |
| <b>TO</b> { | ۽ – ابن سينا والسينَوية              |
| 770         | o – ان مسکویه ، ان فاتك ، ان هندو    |
| 778         | ٦ – أبو البركات البغدادي             |
| 271         | ٧ – أبو حامد الغزالي ونقد الفلسفة    |
|             |                                      |

| ۱ – الكندي وتلاميذه                   |
|---------------------------------------|
| ٣ ــ أبو الحــن العامري               |
| <u> </u>                              |
|                                       |
| الله مينا والسيسوية                   |
| ہ ــ ابن مسكويہ ، ابن فاتك ، ابن هندو |
| ٦ – أبو البركات البغدادي              |
| γ – أبو حامد الغزالي ونقد الفلسفة     |
| لفصل السادس ۽ التصوف                  |
| ۱ ـــ ملاحظات أولية                   |
| ٢ – أبو يزيد البسطامي                 |
| ۳ – الجنيد                            |
| <ul> <li>٤ – حكم الترمذي</li> </ul>   |
| ه ــ الحلاج                           |
| ٣ ـــ أحمد الغزالي والعشق الخالص      |
| <b>***</b>                            |

| سدحه        |                                                    |
|-------------|----------------------------------------------------|
|             | الأحالا لممال مدمية لاتال                          |
| ۳۰۳         | الفصل السابع ، السهروردي وفلسفة النور              |
| ۳•۳         | ١ – إحياء حكمة فارس القديمة                        |
| ۳•۹         | ٢ – مشرق الأنوار ( إشراق )                         |
| <b>"\ {</b> | ٣ ترتيب الوجود                                     |
| <b>۲۲۱</b>  | ٤ الغربة الغربية                                   |
| 240         | ه – الإشراقيون                                     |
| rr4         | الفصل الثامن ، الفلسفة العربية في الأندلس          |
| 719         | ۱ — ابن مسرة ومدرسة ( ألميرية )                    |
| <b>r</b> *1 | ۲ — ان حزم فیلسوف قرطبة                            |
| 14          | ٣ – ابن باجة فيلسوف سرغسطة                         |
| -11         | <ul> <li>٤ - ( ان السيد ) فيلسوف بطليوس</li> </ul> |
| -01         | <ul> <li>۵ - ان طفیل فیلسوف قادس</li></ul>         |
| <b>-</b> 0X | ــ انن رشد والرشدية                                |
| P4 V        | N and                                              |

منشورات عریدات ۱۹۶۲/۲/۱۰۷

## Henri CORBIN

## HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE ISLAMIQUE

Texte traduit par N. MROWA & H. KOBEISSI

> Préface Aref TAMER

Introduction: Imam Moussa SADR

EDITIONS OUEIDAT Beyrouth - Paris